
Владислав Кіорсак
доктор філософії

молодший науковий співробітник відділу нової історії України
Інституту українознавства ім. І. Крип’якевича НАН України

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3144-2405
e-mail: vlad.kiorsak@gmail.com 

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ.
МЕТОДОЛОГІЧНІ ЗАУВАГИ В РОЗРІЗІ СУЧАСНИХ ТЕОРІЙ

Здійснено спробу проаналізувати ісландські саги в контексті досліджен-
ня історії Русі. Зокрема, поставлено питання, які саме аспекти середньовічної 
східноєвропейської історії можуть вивчатися із використанням давньосканди-
навської писемності. 

Основну увагу звернено на аналіз аргументів сучасних українських істо-
риків, які використовували саги, для того, щоб довести або спростувати нор-
манське походження Русі. Щоб краще зрозуміти, чи може голос або мовчання 
саг свідчити на користь присутності чи відсутності вікінгів у ранньодержав-
них структурах Русі, запропоновано детально вивчити контекст творення та 
текстуальну специфіку цих текстів. До першого зараховано історію творчих 
осередків у Ісландії, політику пам’яті, інтелектуальну культуру та політичні 
відносини між Руссю і Скандинавією. Зауважено, що у другій важливо наголо-
сити на сагах як літературній традиції, яка має свої обмеження та особливості 
збереження інформації. Доведено, що саме розуміння цих двох ключових чин-
ників дає змогу краще збагнути історичне значення саг у відображенні різних 
епізодів історії Русі. 

Стверджено, що основою саг могли бути фрагменти, які відображають 
реальні процеси багатовікової міжкультурної комунікації між Скандинавією 
та Руссю. Наголошено, що достовірність саг у відображенні історії до ХІ ст. є 
вкрай обмеженою. Однак акцентовано, що відсутність згадок про руських кня-
зів до Володимира Великого у сагах не може слугувати вагомим аргументом у 
дискусіях про їхнє нескандинавське походження; так само не можна стверджу-
вати, що скандинави не мали впливу на формування державності Русі, зважа-
ючи на недостовірність свідчень саг. 

Встановлено, що, попри обмежену історичну достовірність, саги залиша-
ються цінним джерелом для вивчення історичної пам’яті та колективних уяв-
лень про минуле епохи Високого Середньовіччя. Продемонстровано, як у сагах 
відображено особливий статус Русі в скандинавському історичному наративі, 
та простежено, як території Східної Європи були інтегровані в міфологічну та 
історичну традицію північних народів.

Ключові слова: саги, Русь, вікінги, історія України, культурна пам’ять.

ISSN 2221-6294. Княжа доба: історія і культура. 2025. Вип. 17.
УДК [94(477:48):398.22(=113.3)]”…/09”:[001.8”20”](09)
DOI: https://doi.org/10.33402/kd.2025-17-5-28



6

Середньовічна нордична писемність – важлива частина європейської куль-
турної спадщини. Значення цієї традиції виходить далеко за межі локального 
скандинавського простору. Вона зачіпає важливі аспекти германської культури 
і світогляду, переосмислює ключові фрагменти пам’яті європейських племен, 
адаптує греко-римську спадщину, а також пропонує власний погляд на сусідні 
території та їхнє населення. Усе це призводить до того, що скандинавські тек-
сти використовують не лише історики, які займаються вивченням минулого 
Норвегії, Швеції, Данії та Ісландії, а й славісти, германісти, фахівці з історії 
Русі, Англії, імперії Франків, дослідники європейських язичницьких релігій, 
спеціалісти з військової історії, філософії та багато інших вчених чи інтелек-
туалів. 

Водночас скандинавська літературна традиція є специфічною за своїми 
жанрами та потребує особливих підходів під час аналізу. Вершиною її склад-
ності та неоднозначності є ісландські саги. Цей жанр літератури дуже важко 
піддається якомусь чіткому визначенню, адже містить різні за змістом і фор-
мою твори. Спільною рисою цих текстів є їхня орієнтація на минуле: як недав-
нє, так і події трьохсотлітньої давності чи навіть доісторичних часів. Саги опові-
дали про походження богів та людей, великі міграції чи колонізації. Це могли 
бути наративи про заселення Скандинавії у міфічний час, а також топоси про 
відкриття Ісландії, Гренландії чи Північної Америки. Ці тексти можуть мати 
художнє обрамлення, переказувати фрагменти епічної поетики, використову-
вати античні чи західноєвропейські топоси, консервувати свідчення очевидців 
чи навіть адаптувати тексти інших авторів, називаючи їх сагами. Усе це не до-
зволяє історикам вдаватися до будь-яких узагальнень. Кожен твір є унікальним 
і вимагає специфічного підходу для того, щоб почерпнути звідти історичну 
інформацію (Tulinius, 2002; Clunies Ross, 2009, p. 163–181; Clunies Ross, 1993, 
p. 372–385; Hermann, 2009, p. 332–354).

Ця особливість жанру, чи то пак цілої літературної традиції, робить ці 
джерела вкрай підступними для читача. Часто інформація, яку ми сприймає
мо, потребує подальшого відокремлення культурних шарів. Інтелектуальна 
культура, історична пам’ять, сучасна політична ситуація – усі ці чинники впли-
вають на формування кінцевих образів. Після процесу деконструкції сюжетів 
чи фабул ми можемо побачити, що окремі фрагменти мали зовсім інший сенс, 
аніж нам видавалося спочатку. Часто трапляється, що мотивація використан-
ня тих чи тих топосів полягала у тому, що автор прагнув передати як найправ-
дивішу версію історії. Проте він був заручником традиції своєї спільноти або 
використовував сучасну перспективу для зображення подій сторічної давнини 
(Tulinius, 2009, p. 193–200; Larrington, 2012, p. 251–270; Driscoll, 2012, с. 50–63). 

Це актуально навіть для версій одного твору. Різні автори могли обґрун-
товувати власне бачення подій. Унаслідок цього у сучасній науці формується 
підхід, який розглядає сагу не в розрізі окремого твору, а фокусується на окре-
мих версіях твору, що є частиною манускрипту, який найчастіше містив кілька 
творів. За такого підходу ми можемо краще зрозуміти середовища творення 
саги та її контекст. Ми також краще розумітимемо світогляд автора та його по-
літичні вподобання (Driscoll, 2010, p. 87–104).

Сучасна школа вивчення саг в Україні перебуває на початковому етапі фор-
мування. Кількість методологічних напрацювань у цій царині мізерна. Проте 
це не означає, що саги як джерело не є популярними в українській історіографії. 
Українські вчені послуговуються цими джерелами для компаративістичних 

Владислав КІОРСАК



7

студій чи залучають як додаткове джерело у власних дослідженнях. Непооди-
нокими є звертання до саг і в розрізі вивчення історії Русі. Це зрозуміло, адже 
інформації із писемних джерел до вивчення середньовічної історії України 
вкрай мало. Ще менше джерел згадують раннє середньовіччя та період фор-
мування державності Русі. Водночас ісландська література доволі часто згадує 
Східну Європу. В окремих її жанрах, таких як саги про давні часи, ці тере-
ни трапляються у кожному другому творі. Ці тексти згадують вікінгів, ранніх 
королів та їхні відносини зі Східною Європою. Вивчаючи такі твори, виникає 
логічне бажання проаналізувати їх під час досліджень таємничого періоду по-
ходження руської державності. 

Проблема походження Русі безсумнівно є однією із найбільш дискусійних 
та чутливих в українській історичній науці. Історіографію питання тут тради-
ційно розглядали у контексті двох протиборчих теорій – норманської та анти-
норманської. Перша наголошувала на важливості скандинавського чинника у 
формуванні місцевої державності, у той час як друга обґрунтовувала доміна-
цію слов’янського елементу і заперечувала нордичні впливи на формування 
ранніх інститутів (Войтович, 2011, с. 142–188; Щодра, 2022b, с. 115–139). Сучасні 
дослідники намагаються не обмежувати себе рамками теорій. Для цього вони 
нерідко вдаються до компаративних досліджень та залучають різноманітні пи-
семні й археологічні джерела. Завдяки цьому питання походження Русі вбудо-
вується у контекст світової історії (Jakobsson, 2020) 

Один зі способів розширити горизонти сприйняття княжої доби – вико-
ристання ісландських саг. Прикладом сучасних істориків, які зверталися у сво-
їх дослідженнях історії Русі до цих джерел, є Ольга Щодра (Щодра, 2017, с. 9–27; 
Щодра, 2018a, с. 9–27; Щодра, 2022b, с. 115–139), Леонтій Войтович (Войтович, 
2006; Войтович, 2011, с. 142–188; Войтович, 2013, с. 91–123; Войтович, 2014; Войто-
вич, 2015, с. 37–5; Войтович, 2016, с. 93–10), Наталія Райтаровська (Райтаровська, 
2021, с. 120–127), Віта Половинська (Половинська, 2013; Половинська, 2018a; По-
ловинська, 2018b, с. 204–219; Половинська, 2020, с. 4–14), Денис Король (Король, 
2021a, с. 80–89; Король, 2021b, с. 437–461), Олександр Филипчук (Филипчук, 
2008, с. 7–29; Филипчук, 2013; Филипчук, 2014a, с. 7–11; Филипчук, 2014b, с. 193–
205) та ін. Усі вони мали різні позиції, різний ступінь залучення та по-різному 
трактували ці твори. Так само різними були підходи у вивченні саг у контексті 
історії Русі. Деякі вчені використовували саги, щоб довести присутність скан-
динавського чинника, натомість інша частина покликалася на ці тексти, щоб 
спростувати цю тезу. 

Мета статті – зрозуміти, наскільки виправдані покликання на ці джерела 
у тих чи тих теоріях; збагнути, чи можуть саги бути корисними під час до-
слідження ранньосередньовічної історії України, чи є їхні голос і/або мовчан-
ня аргументом на користь підтримки котроїсь із теорій, а також, якщо саги 
справді мають історичне ядро, то якою мірою їх варто залучати до наукових 
дискусії. 

Традиційно скептики норманізму ставилися із упередженням до саг як до 
історичного джерела. Окремі вчені наголошували, що саме саги сформували 
хибне уявлення про Русь як державу з домінуючим впливом вікінгів. Ці тексти 
сприймалися як художня література чи казки, які мають мало спільного з іс-
торичною дійсністю. Водночас голос та мовчання ісландської літератури роз-
глядалися і як аргумент у головних дискусійних питаннях: походження назви 
Русь, етнічна належність варягів, період проникнення скандинавів на терени 

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



8

Русі, походження правлячої династії Рюриковичів тощо. У статті розглянуто 
ключові тези цих досліджень крізь призму сучасних напрацювань про історію 
саг як жанру та їхні особливості. Цей аналіз повинен почати формувати мето-
дологічні принципи роботи із сагами в контексті дослідження східноєвропей-
ської історії у різні періоди середньовіччя. 

Одним із найпопулярніших тверджень скептиків норманізму є теза про те, 
що контакти Русі зі скандинавами повною мірою починаються лише наприкін-
ці Х – на початку ХІ ст. за правління Володимира Великого (980–1015). До цього 
такі зв’язки були спорадичними і точно не могли призвести до суттєвого пів-
нічного впливу на становлення та розвиток руської державності. Ба більше, русь-
ко-скандинавські відносини переважно відбувалися на півночі Русі, а ключові 
процеси державотворення – у Наддніпрянщині (Кириленко, 2014, с. 160–162; 
Кузьмин, 1985, с. 110–115; Гедеонов, 1876, с. 234; Фомин, 2005, с. 442). 

У цьому контексті автори покликаються на саги, які не згадують про Русь 
до ХІ ст. Вони стверджують, що будь-які більш-менш достовірні згадки про 
ці території не можуть датуватися ранішим періодом. Зокрема, О. Щодра за-
значає: «Сучасні російські філологи-скандинавісти Олена Мельнікова, Татяна 
Джаксон, Галина Глазиріна довели, що найбільш ранні згадки про Східну 
Європу у скандинавських писемних джерелах, зокрема рунічних написах і 
сагах, датуються кінцем Х–ХІ ст.» (Щодра, 2017, с. 16). Саги не згадують також 
і Рюрика, «це неможливо пояснити, якщо він справді був шведом» (Щодра, 
2017, с.  16). Окрім того, саги не знають й інших Рюриковичів аж до самого 
Володимира Святославича (Щодра, 2022а, с. 24). Ці аргументи часто викорис-
товували радянські історики (Кузьмин, 1970, с. 28–55; Кузьмин, 1980, с. 55–57) 
і зараз їх залучають окремі українські вчені (Щодра, 2018b, с. 158–17; Щодра, 
2022a, с. 13–41). 

Ще одним аргументом є те, що й інші скандинавські джерела ІХ–ХІ ст. 
нічого не згадують про Русь. Як приклад, тут наводять поему норвезького 
складьда Тьйодольфа (Þjóðólfr ór Hvini), який жив на зламі ІХ–Х ст. Його 
вірші збереглися у творах ісландського автора Сноррі Стурлусона (Snorri 
Sturluson), зокрема у «Прозовій Едді» та «Сазі про Інґлінґів». Працюючи з 
такими джерелами, історики прагнуть знайти відбитки контактів норманів 
зі Східною Європою. Відсутність таких згадок наштовхує на думку, що вплив 
північних мандрівників на локальні державотворчі процеси переоцінений. 
Зокрема, О.  Щодра зауважує: «... серед сучасників літописного Рюрика був 
скальд Тіодольф, пісні якого зберіг Сноррі Стурлуссон. У них згадуються 
східні венеди, тобто слов’яни, однак немає жодної згадки про “засновника 
Русі” Рюрика» (Щодра, 2022b, с. 127).

На основі зазначених тез виникають питання: чи справді скандинавські 
джерела, зокрема саги, не могли не знати про русько-скандинавські відносини, 
якщо вони справді були. Чи означає мовчання зазначених джерел про Рюрика 
те, що він мав нескандинавське походження? Чи є відсутність згадок історич-
них князів до Володимира Великого аргументом на користь тези про обмеже-
ність впливів норманів на державотворчі процеси VIIІ–X ст.?

Дослідження нордичних писемних джерел періоду раннього середньо-
віччя вкрай складне. Місцевих текстів ІХ–ХІ ст., які би могли засвідчити чи 
спростувати не лише присутність скандинавів на Русі, а й будь-які інші аспек-
ти історії Північної Європи, обмаль. Вони обмежуються короткими рунічни-
ми написами та усною традицією (Williams, 2008, p. 281). Остання здебільшого 

Владислав КІОРСАК



9

циркулювала у формі скальдинчої поетики й епічної творчості. Саме вона ста-
ла підґрунтям для виникнення сагової традиції. Автори саг традиційно ви-
користовували віршовані строфи давніх скальдів у своїх текстах. Інколи вони 
дослівно цитували їх. Це дало змогу зберегти частину цих творів. Завдяки 
ритмічній структурі та римованим строфам інформація довше зберігалася у 
первісному вигляді, тож ці уривки часто використовують як фрагменти літе-
ратури ІХ–Х ст. (Clunies Ross, 2012, p. 121–124; Guðmundsdóttir, 2018, p. 21–22).

Все змінюється у ХІ ст., коли на більшості скандинавських територій оста-
точно утверджується християнство. У цей час у Північній Європі зароджують-
ся літературні школи. Найвидатнішою з них стала традиція саг. Вона постає 
у другій половині ХІ ст. на віддаленому о. Ісландія. Її первісною метою було 
створення локального історичного наративу. Населення ще недавно безлюдно-
го острова потребувало спільних цінностей та візії свого минулого. Емігрант-
ська спільнота відчувала кризу ідентичності та мала створити свій наратив про 
минуле. Унікальні суспільні умови дуже швидко перетворили Ісландію на куз-
ню нордичної історії. Місцеві автори переосмислювали давні міфи, а сканди-
навські королі нерідко замовляли в острів’ян історії свого роду (Jakobsson, 2009, 
p. 79–81; Tulinius, 2020, p. 297). 

У ХІІ–ХІІІ ст. літературна традиція Ісландії активно розвивається. Поста-
ють нові жанри, виявляються зовнішні впливи й усталюється власний канон 
і культурна пам’ять. У цей час на сторінках манускриптів з’являються згадки 
про Русь. Це був час, коли її державність переживала період занепаду та згодом 
зникла зовсім. Однак це не зупиняло авторів досліджувати східноєвропейську 
історію та вбудовувати у власні міфи. Не можна стверджувати, що Русь є не-
відомою для ісландців до ХІ ст. у хронологічній перспективі1. Топоніми Русі та 
навіть окремих її міст автори саг використовують під час описів епохи вікінгів 
чи навіть більш ранніх періодів, прагнучи показати цю територію важливою 
частиною власної історії, адже звідси походила одна із груп скандинавських 
богів – ванів. Тут у легендарні часи розташовувалися держави готів та гунів, від 
яких нордичні королівства відводили своє правонаступництво (Кіорсак, 2021, 
с. 29–44). Русь була частиною «імперії вікінгів» – легендарного королівства, яке 
нібито заснував ватажок вікінгів Раґнар Лодброк (Ragnarr loðbrók) (Ashman 
Rowe, 2009, p. 357–359; Кіорсак, 2023, с. 15–16). Ці терени ісландці сприймали як 
частину власної ойкумени. Окреслений простір Ганс Якоб Орнінґ (Hans Jacob 
Orning) назвав «нордичною спільнотою», себто віртуальною спільністю, яка 
формувала образ тогочасної літератури (Orning, 2016, p. 353–255). 

Ісландці претендували на те, що знають історію Русі. Вони писали її від 
найдавніших часів, згадували правителів, важливі події, сусідні території, міс-
та та навіть гідроніми. Однак виникають питання: наскільки ця впевненість іс-
ландців у знанні історії Русі була виправданою? Чи справді знання, які вони 
мали, репрезентували минуле Русі періоду епохи вікінгів чи навіть більш ран-
ніх періодів?

1 Саги практично не використовували хронологічної перспективи. Вони дуже рідко 
згадували конкретні дати. Здебільшого, під час датування, доводиться відштовхуватися від 
якихось ключових подій. Оскільки відомі саги – це твори ХІІ–ХІV ст., їхні сюжети про дав-
ніші часи є умовно «відомими», адже вони здебільшого містять значну частину вимислу. У 
цьому контексті доцільно наголосити, що ісландські автори претендували на те, що вони 
знають про Русь від найдавніших часів. Водночас важливо розуміти, що це далеко не зав
жди означало, що вони справді мали знання про цю державу.

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



10

Це – складне питання. По-перше, саги часто згадують Русь абстрактно. Ці 
території з’являються у контексті походів різних ватажків без особливих дета-
лей2. По-друге, саги, які описували подорожі героїв у далекі землі, часто до-
давали паранормальні елементи. Тут часто можна зустріти драконів, велетнів, 
чаклунів та інших фантастичних істот. Східна Європа набуває рис території 
пограниччя із магічним Сходом. Герої, яких пов’язували із Руссю, часто були 
збірними образами, історичність яких вкрай складно довести. Окрім того, у 
цих творах є історичні описи епохи вікінгів чи навіть давніших періодів, які 
писали з перспективи ХІ–ХІІ ст. Ранньосередньовічні племінні об’єднання 
норманів перетворюються на держави, які були добре знайомі ісландцям Ви-
сокого середньовіччя. Вони переносять у давнину сучасні атрибути влади та 
політичну ситуацію, а стародавні королі та ватажки вікінгів вбирають риси су-
часних правителів.

Русь – приклад того, як відомості про минуле формувалися значною мі-
рою під впливом політичних відносин пізніших століть. На злам Х–ХІ ст. при-
падає пік у відносинах Русі та Норвегії. Саме цей період став украй важли-
вим, з огляду на політику пам’яті норвезького королівства. У Х–ХІ ст. Норвегія 
потопає у міжусобицях. Бунтівних ярлів підтримують данці, які періодично 
захоплюють ці землі та долучають їх до власного королівства. Протягом за-
значеного періоду Олаф Трюґґвасон (Óláfr Tryggvason) (король Норвегії,  
995–1000), Олаф Гаральдсон (Святий) (Óláfr Haraldsson, hinn helgi) (король 
Норвегії, 1015–1028), Маґнус Олафсон (Magnús Ólafsson) (король Норвегії, 
1035–1047) та Гаральд Гардрада (Haraldr harðráði) (король Норвегії, 1046–1066) 
змушені покидати Норвегію та втікати у Швецію, а згодом – на Русь. Це був 
час максимальної політичної нестабільності та загрози для існування династії 
Гарфаґрів (Hårfagreætta) (Bagge, 2006, p. 473–513). 

Для того, щоб зберегти владу, норвезькі правителі звертаються до ісланд-
ців, які в той час починають активно записувати та продукувати нові твори. 
Тому вже в ХІ ст., одразу після смерті Олафа Гаральдсона, відбуваються спроби 
сакралізації цієї династії. Олафа канонізують за рік після смерті, а велика кіль-
кість епічного матеріалу та саг перетворюють його на одного із найшановані-
ших святих – покровителя Норвегії. Інші згадані правителі стають головними 
героями саг і поетичних творів. Вони набувають образів головних поборни-
ків християнства, відважних воїнів, але найголовніше те, що їхнє походження 
пов’язане із богами та найдавнішими людьми (Ommundsen, 2009, p. 152–156).

Зазначені правителі перетворюються на образи популярної культури, а 
їхні біографії стають важливими історіями, які знав кожен. На щастя для укра-
їнських дослідників, Русь була важливою частиною біографії усіх чотирьох 

2 В ісландських сагах часто використовується формулювання, що той чи той герой вою
вав в Аустрверзі (інколи використовували множинну форму – Аустрверги). Із контексту саг 
можна зрозуміти, що цей топонім не завжди мав однакове значення та на ранніх етапах по-
значав східну частину Балтики. Однак згодом він масштабувався на Русь та Східну Європу 
загалом. Зокрема, такі походи на Аустрвег описали Ерік Кривавий Сокир (Eiríkr Haraldsson 
blóðøx) у «Сазі про Гаральда Прекрасноволосого» (у манускрипті «Fagrskinna»), Грольва 
Пішохода (Göngu-Hrólf) у тій же сазі (у книжці «Коло Земне» Сноррі Стурлусона (Snorri 
Sturluson)), Ґамлі (Gamli) і Ґутторм (Guthorm) у «Сазі про Гокона Доброго» (у манускрип-
ті «Fagrskinna»), Стюрбйорна Могутнього (Styrbjörn enn sterki) у «Сазі про Кнютлінґів», у 
цій же сазі згадуються походи данського короля Свена Вилобородого (Svein Tjugeskjegg), 
Еріка Доброго (Erik Ejegod), Сіґмунда (Sigmund) у «Сазі про Фарерців», Гаральда Гормсона 
(Haraldr Blátönn) у «Сазі про Йомсвікінгів» та в інших творах. 

Владислав КІОРСАК



11

правителів. І це суттєво вплинуло не кількість згадок цих територій у популяр-
ній культурі. Зазначені обставини зробили руську державу більш відомою та 
видимою. Водночас ці сюжети стереотипізували ці території. Їхній образ став 
основним для тогочасного канону. Саги, які прагнули бути достовірними, час-
то повторно використовували вже відомі топоси. Так вони лише укріплювали 
цей образ в уявленнях ісландців. 

Саме це, на мою думку, є відповіддю на запитання, чому саме ХІ ст. стало 
тим зразком, крізь призму якого ісландці бачили Русь. Та чи означає це, що до 
ХІ ст. скандинави не мали тісних зв’язків зі Східною Європою? Очевидно, що 
ні. Це свідчить лише про те, що образ Русі ХІ ст. став зразком для цілої літера-
турної традиції у Норвегії та Ісландії. 

У цьому сенсі зображення східноєвропейських територій не було унікаль-
ним. Саги почали записуватися в ХІ ст., тому будь-який сюжет, присвячений 
більш раннім часам, апріорі викривлений. Окрім того, варто наголосити, що 
усі відомі нам саги (можливо, за винятком окремих версій) були написані іс-
ландцями в Ісландії. Ця країна мала тісні зв’язки із Норвегією. Кістяк її на-
селення – норвезькі переселенці, які принесли на острів локальні історичні 
міфи та традицію. Острів завжди тяжів політично до Норвегії. Ісландські авто-
ри писали саги на замовлення норвезьких королів та були навіть членами ко-
ролівських дорадчих органів. Вони були професіоналами у створенні міфів та 
формуванні історичної пам’яті. У 1262 р. Ісландія стає частиною Норвезького 
королівства. Цим можна пояснити те, що ісландці бачили світ значною мірою 
крізь норвезьку оптику і були активно залучені у створення спільного культур-
ного простору (Jakobsson, 2019, p. 571–592; Long, 2017, p. 59–62).

На підтвердження цих слів можна навести приклад із сакральним обра-
зом Русі у сагах. Сверір Якобсон (Sverrir Jakobsson) проаналізував ці тексти та 
зробив висновок, що з Руссю пов’язаний образ важливої християнської держа-
ви в уявленнях тогочасних норвежців та ісландців. Київ та Константинополь 
сприймалися як основоположні центри християнства. Навіть факт церковного 
розколу 1054 р. не вплинув на зменшення популярності цього міфу. До такого 
топосу насамперед долучилися Олаф Трюґґвассон та Олаф Святий. Точніше іс-
торії, які творили про них ісландці. Згадані правителі стали уособленням оста-
точного укріплення християнства у Норвегії. Той факт, що вони обоє утвер-
дилися на престолі після повернення з Русі, надавав цій території особливого 
значення (Jakobsson, 2006, p. 935–943; Якобссон, 2006, с. 165–167). 

Використання оптики ХІ–ХІІ ст. під час опису події епохи вікінгів вияв-
ляється у «Сазі про Гальвдана». У цьому тексті зображено події, пов’язані із 
захопленням королівства Альдейґюборґ норвезькими піратами орієнтовно у 
ІХ ст. (Fornaldar sögur, 1830, p. 520–559). Сага є яскравим прикладом свого часу. 
У тексті багато вікінгської романтики, лицарських історій та любовних епізо-
дів3. Головне місце подій варто співвідносити із Ладогою – одним із найбільш 
концентрованих центрів скандинавської культури Східної Європи. Не виня-
ток, що сага справді творилася з окремих фрагментів про боротьбу скандинав-
ських кланів за торгівельні шляхи у Східній Європі. Проте значний проміж-
ок між подіями та часом їхнього запису привів до того, що ці твори увібрали 
велику кількість елементів культури. Головний герой Гальвдан (Hálfdanar) є не 

3 Цей твір був написаний під значним впливом французької та англійської куртуазних 
традицій. Він поєднав захоплення вікінгами й імплементацію історичних міфів із модним 
і цікавим жанром роману. 

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



12

просто ватажком вікінгів. Він поєднує риси куртуазного героя-лицаря, який 
шукає своє кохання (Mariné, 2014).

Вибір Альдейґюборґа як основної локації подій також не випадковий. Ла-
дога у норвезькій політиці пам’яті асоціювалася із норвезьким центром на Русі. 
Цей міф сформував також у ХІ–ХІІ ст. автор «Саги про Святого Олафа», який 
зазначив, що князь Ярослав Мудрий (князь київський, 1019–1054) подарував ці 
землі як шлюбний подарунок Інґіґерді (Ingegerd). Та віддала його у володін-
ня свого родича, норвезького ярла Раґнвальда (Ragnvald) (Faulkes, Finlay, 2014, 
p. 95).

«Сага про Гальвдана» – яскравий приклад того, як образи епохи вікін-
гів поєднуються із більш пізніми культурними елементами. Тому до аналізу 
цього тексту варто підходити з позиції деконструкції топосів та стереотипів. 
Один із таких топосів присвячений руським принцесам. На його образ впли-
нули дочка та дружина Ярослава Мудрого. Княжна Єлизавета (бл. 1022 – після 
1067) була одним із персонажів «Саги про Гаральда Суворого». Їхнє кохання 
із принцом Гаральдом стало популярним сюжетом у тогочасній масовій куль-
турі. Гаральд набув образу ідеального принца, який заради руки прекрас-
ної принцеси повинен був здійснити подвиги та завоювати славу. Інґіґерд 
також зображувалася як прекрасна і таємнича руська принцеса. Навіть сам 
Олаф Святий, за словами авторів саг, був закоханий у неї (Faulkes, Finlay, 2014,  
p. 60–61). Цей сукупний образ сформував топос прекрасної руської принцеси, 
до якої сватався ватажок вікінгів. Цей патерн згодом мігрував у легендарні саги, 
які переосмислювали події епохи вікінгів та Великого переселення народів.

Зазначені приклади показують, що образ Русі періоду епохи вікінгів у 
сагах був створений значною мірою під впливом образу Русі ХІ–ХІІ ст. Цей 
символ посилював норвезький досвід комунікації із цими територіями та по-
літичні зв’язки. 

Саме той факт, що саги відображають норвезько-ісландську перспективу,  
ключовий для розуміння їхньої обмеженості. Археологічні матеріали показу-
ють, що з-поміж шведів, данців та норвежців останні мали найменше зв’язків 
із теренами Східної Європи. Репрезентативним показником контактів на ран-
ніх етапах формування Русі є знахідки арабських монет. Вони – свідчення тор-
гівельної активності норманів на теренах Близького Сходу та Центральної Азії. 
Здебільшого така активність відбувалася через розгалужену систему шляхів 
Східної Європи. Вона побіжно може вказувати на кількісну присутність скан-
динавів на території Русі. Якщо у Швеції знайдено понад 85 000 дирхемів, у 
Данії понад 5 000, то у Норвегії майже 1 000 (Mikkelsen, 2008, p. 545–546). 

Звичайно, комунікації сприяло географічне розташування цих країн. Іс-
торично склалося так, що саме вихідці зі Швеції та Данії значно більше подо-
рожували на Русь, натомість норвежці комунікували з Англією, Ірландією та 
територіями Західної Європи. Однак подекуди нам складно доповнити архео-
логічні дані писемними джерелами. Історія Данії та власне її зв’язки із Руссю 
задокументовані у «Діяннях Данів» Саксона Грамматика (Saxo Grammaticus), а 
також у «Роскілльській хроніці». Зі шведськими джерелами ситуація набагато 
складніша. Сюди повільніше проникало християнство із супутніми надбання-
ми – поширенням писемності. Перша повноцінна хроніка, яка дійшла до нас, 
названа «Хронікою Еріка», датується першою половиною ХIV ст. У ній обмаль 
інформації про Русь та зв’язки з цією державою через хронологічні невідпо
відності. 

Владислав КІОРСАК



13

Історики, скептичні до норманської теорії, аргументують, що якби шведи 
справді часто контактували з Руссю, то сліди такої комунікації можна було би 
простежити у сагах. Тим паче, що саги не згадують цих шведів, які подорожу-
вали на Русь. Насправді, такі згадки є. Але через те, що культурні зв’язки Шве-
ції та Ісландії були значно слабшими, їх значно менше, аніж могло би бути. До 
того ж дослідження таких епізодів вимагають надзвичайно складної роботи 
з відшарування пізніших культурних елементів. Як наслідок, у нас залишати-
меться лише історичне ядро, яке має обмаль інформації. Про такі речі, як іс-
торичні імена, говорити доводиться вкрай рідко. Але чи унікальна ця ситуація 
для Русі? Чи подають саги достатньо інформації про інших скандинавських 
правителів? 

Швеція у сагах – це вкрай важлива територія. Як і Русь, вона асоціюється 
із ключовими історичними віхами формування нордичної історії. Саме у Шве-
ції залишається жити Одін (Odin) та інші аси після своїх мандрівок. В Упсалі 
будується храм, який стає символом королівської династії Інґлінґів. Норвезькі 
правителі відводять свій рід від бога Фрейра (Freyr), який вважався першим 
правителем Швеції (Kiorsak, 2023, p. 8–9). 

Як і у випадку з Руссю, шведські правителі у сагах згадані у легендарному 
ключі. Івар Широкі Обійми (Ivar Vidfamne), Сіґурд Кільце (Sigurðr Hringr), 
Анунд Упсальський (Anund Uppsale), Ерік Анундсон (Eric Anundsson), 
Бйорн Еріксон (Björn Eriksson) та інші – усі вони навряд чи мали історич-
них відповідників, а радше були збірним образом епохи. Шведські конун-
ґи у сагах зустрічаються доволі часто. Проте вони здебільшого зображені 
в контексті норвезької історії або у взаємодії чи порівнянні з норвезькими 
правителями. 

Норвежців зі шведами об’єднував спільний династичний міф. Правителі 
обох королівств відводили свій рід від бога Інґві-Фрейра (Yngvi-Freyr). Після 
міграції з Трої Фрейр разом із Одіном оселився у Швеції та заснував там голов
ний язичницький храм Скандинавії – упсальське святилище (Faulkes, 1979, 
p.  92–99). Цей міф став ключовим у політиці пам’яті норвежців і, вірогідно, 
шведів4. Важливо розуміти, що найдавніші правителі Швеції також вважалися 
передками норвезьких королів. Тому ми можемо їх зустріти на сторінках саг. 

Скальд Тьйодольф Гвінірський, до якого звертаються антинорманісти, був 
норвежцем. Він мав на меті обґрунтувати давність та сакральність норвезької 
правлячої верхівки. Тьйодольф писав при дворі норвезького короля Гаральда 
Прекрасноволосого (Haraldr Hárfagri) (872–940). Свою поему він присвятив 
Раґнвальду Шанованому (Rǫgnvaldr Eysteinsson (Mǿrajarl)), який доводився 
кузеном Гаральду (Dagfinn, 2007, p. 407–429). Середньовічні нормани вірили, 
що знатність людини визначається довжиною родоводу та знатністю предків, 
тому скальди відводили рід своїх патронів від часів богів. У випадку «Перелі-
ку Інґлінґів» автор починає оповідь від бога Фрейра та згадує 26 легендарних 
королів. Більшість цих персонажів дотичні до династії Інґлінґів (Ynglingatal – 
udvalg af norske og islandske skjaldekvad ved Finnur Jónsson). Відсутність Рюрика у 
цьому контексті не може дивувати. По-перше, поема Тьйодольфа не є історич-
ною, а радше міфологічною; по-друге, вона обмежувалася дуже вузьким колом 
осіб, які мали безпосередній стосунок до правителів шведського та норвезько-
го королівств. 

4 У нас недостатньо джерел для реконструкції колективних уявлень про минуле у 
шведському королівстві доби Середньовіччя. 

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



14

У сагах, які з’являлися на основі скальдичної поезії, виявляються схожі 
тенденції. Більшість згаданих шведських конунґів належать до міфічно-леген-
дарного прошарку пам’яті. Напівісторичні особи датуються вже часом після 
Х ст. Першим історичним королем Швеції вважають Еріка Переможця (Eiríkr 
inn sigrsæli) (король Швеції, 970–995). Правителі до нього або не згадані в ін-
ших джерелах, або не були королями цілої Швеції.

Подібна ситуація і з правителями Русі. Не можна стверджувати, що саги 
не знали руських правителів до Володимира Великого. Просто усі вони є ле-
гендарними і не згадуються в інших джерелах, окрім скандинавських. У сагах 
зазначено, що одним із перших, хто завоював ці терени, був Івар Широкі Обі-
йми (Faulkes, A., Finlay, A., 2011, p. 41; Nordal, Turville-Petre, 1960, p. 59). Якщо 
прийняти хронологію саг, то можна з обережністю датувати його VII–VIII ст. 
Івар був важливою постаттю у контексті політики пам’яті. Він уособлював 
претензії на завоювання територій навколишніх земель. «Сага про деяких 
давніх данських та шведських королів», а також Саксон Грамматик згадують 
також Радбарда (Rathbarthi), який був правителем Русі у часи правління Івара 
(Sögubrot, 1894, p. 313). 

Згодом завоювання Русі згадане у контексті діянь Раґнара Лодрока та його 
синів. «Сага про Раґнара Лодброка» (Fornaldar sögur, 1829, s. 291–293) та «Ді-
яння данів» Саксона Грамматика зазначають, що ці землі захопив Гвітсерк 
(Hvítserkr), один із синів Раґнара. Однак згодом він був підступно вбитий по-
передніми правителями. Саксон Грамматик навіть уточнює, що після смер-
ті Гвітсерка, Раґнар відвоював цю землю та обклав жителів тяжкою даниною 
(Elton, 1894, p. 376). 

У легендарних сагах Русь також розглядалася як ключова локація опові-
ді. Ці твори фокусувалися на давній історії. Вони мали відбиток європейської 
літератури, яка в той час цікавилася землями Сходу. Це призвело до того, 
що сюжети саг нерідко переносилися на східні декорації. У цьому циклі 16 
із 30  творів згадували топоніми, пов’язані зі східноєвропейськими землями. 
Деякі із цих творів були повністю присвячені подіям, що розгорталися на 
цих землях. Так, володарями Русі названі: морський конунґ Ейстейн (Eystein), 
його син Гальфдан Ейстейсон (Hálfdan Eysteinssonar) (Fornaldar sögur, 1830, 
s. 522–523), Стюрлауґ Працьовитий (Sturlaug starfsama) (Fornaldar sögur, 1830, 
s. 646), Піший Грольв (Gǫngu-Hrólf)  (Fornaldarsögur Norðrlanda: eptir gömlum 
handritum utgefnar av C. C. Rafn, 3.b, 1830, s. 362) та Одд Стріла (Ǫrvar-Odd) 
(Fornaldar sögur, 1830, s. 362). Окрім них, у сагах також фігурував збірний об-
раз короля Греґвіда (Герґейр, Гертюґ у різних версіях Hreggviðr, Hertryggur, 
Hergeirr). Цей персонаж відігравав роль місцевого конунґа, який правив до 
того, як згадані герої прибули на Русь. 

Конкретно шведське бачення історії розкрите у двох ісландських тек-
стах. Це «Татр про Стюрбйорна Шведсього вояку» й одна із версій «Саги 
про Гервйор». Перший твір зображає період правління Еріка Переможця, 
тобто є дещо пізнішим. Версія другого тексту переосмислює пам’ять про 
велике переселення народів. Вона побудована на основі давньої поетики 
про германські племена. Ця версія збереглася у паперовому манускрипті 
XVII ст. і походить із Упсалської бібліотеки. Омелян Пріцак припускав, що 
її написали ісландці спеціально для шведського королівського двору. Зо-
крема, дослідник висловив гіпотезу, що цей манускрипт на папері – копія 
оригінальної саги ХІІ ст. Її особливістю є те, що автор пов’язує сюжетних 

Владислав КІОРСАК



15

героїв із представниками шведської королівської династії Мунсьо (Пріцак, 
1997, с. 272–273). 

Останні дві частини саги – це опис діянь шведських королів. Автор також 
згадував короля Івара Широкі Обійми, який заволодів цілою Скандинавією, 
Країною Саксів, та «усіма східними землями аж до Гардаріки (Русі)». Далеким 
нащадком Івара був Раґнар Лодброк. Він також був володарем держави, до якої 
належали скандинавські території, а також Англія та Русь. У тексті зазначеноо: 
«Сини конунга Раґнара підкорили Швецію, а по смерті конунга Раґнара Бйорн 
Залізнобокий взяв собі Шведську державу, Сіґурд – Данську, Гвітсерк – Схід-
ну державу, Івар Безкосний – Англію». Оскільки твір присвячено шведським 
правителям, далі родовід іде від Бйорна (Björn Järnsida) (Nordal, Turville-Petre, 
1960, p. 59–60).

Відносно незначна кількість ісландських саг репрезентує політику пам’яті 
данського королівського двору. Перший твір, який спадає на думку, – це «Сага 
про Кнютлінгів». Дослідники припускають, що цей текст написав у середи-
ні XIII ст. Олаф Тордарсон (Óláfr Þórðarson) на замовлення данського короля 
Вальдемара ІІ (Valdemar Sejr) (король Данії, 1202–1241). У цьому тексті змальо-
вана історія правителів Данії від першої половини Х ст. і правління Гаральда 
Синьозубого (Harald Blåtand) (король Данії, 958–986). Зокрема, значна частина 
присвячена королю Кнуду Великому (Knud den Store) (король Данії, 1018–1035). 
Ісландці також писали цю історію зі своєї перспективи. Вони часто поклика-
ються на інші саги та сконцентровані на політиці самої Данії. Під часу опису 
королі Швеції, Норвегії, Англії, імператори Священної Римської імперії там 
згадані лише в контексті війн або династичних зв’язків. Саме хронологічною 
перспективою можна пояснити відсутність інших руських князів аж до Воло-
димира Великого, Ярослава Мудрого та Володимира Мономаха (князь київ-
ський, 1113–1125). Вірогідний замовник цього тексту Вальдемар ІІ був онуком 
Мстислава Великого (князь київський, 1125–1132) та правнуком Володимира 
Мономаха (Edwards, 1986, p. 32–34). Окрім того, його матір’ю була дочка мін-
ського князя Софія. Тому зазначені князі фігурують у цьому творі. 

Ще один текст, який висвітлює данську історію та творить локальний 
міф, – це «Сага про Йомсвікінгів». Твір присвячено напівлегендарному брат-
ству вікінгів, яке виникло десь на південних берегах Балтійського моря у Х ст. 
Ключові події сюжету обертаються навколо життя самих йомсвікінгів, їхнього 
побуту, участі у війнах та відносинах із данськими і норвезькими королями. 
Аустрвег (Austrvegr) тут згаданий лише раз – у контексті походу Гаральда Си-
ньозубого (Blake, 1962). Відсутність тут згадок про руських правителів зумовле-
на самою тематикою твору. 

Так, можна зробити висновки, що в ісландській писемній культурі саг було 
не так багато творів, які би репрезентували політичний світогляд та амбіції 
шведських і данських королів. Більшість творів або норвезькоцентрична, або 
загальноскандинавська. Водночас саме колективна пам’ять норвежців мала ви-
рішальний вплив на конструювання цих наративів.

Попри це, згадки про Русь та легендарних правителів присутні. Окремі 
історики намагалися знайти раціональне зерно у сагах. Вони прагнули від-
шарувати елементи культури та порівняти персонажів саг із постатями, яких 
згадують інші джерела. Наприклад, Алєксандр Васільєв (Alexander Vasiliev) 
та Омелян  Пріцак припускали, що син Раґнара Лодброка Гвітсерк міг бути 
літописним Аскольдом (Vasiliev, 1946, p. 26–28; Пріцак, 1997, с. 224–231). Вони 

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



16

порівнювали свідчення джерел про напад русів на Константинополь 860 р. зі 
згадкою Саксона Грамматика із завоюванням Гвітсерком Геллеспонту. Леон-
тій Войтович припускав, що Гальфдан Ейстейнссон із однойменної саги може 
ототожнюватися із Гальфданом Старим (Hálfdanr gamli), який був батьком 
Рюрика Ютландського (Hrœrekr) (Войтович, 2014, с. 51–52). Останнього історик 
пов’язував із літописним Рюриком. Також вчені вважали, що згаданий у сагах 
Грегвід/Гергейр, правитель Русі, міг бути збірним образом руського правите-
ля, який закарбувався у пам’яті скандинавів завдяки династичним шлюбним 
зв’язкам чи військовим наймом норманів. 

Довести це неймовірно складно. Саги – непросте джерело, особливо для 
вивчення подій ІХ–Х ст. Дуже важко сказати, де образ Русі та її правителів іс-
торичний, а де сформований за допомогою культурних нашарувань та уявлень, 
які виникли під впливом пізніших періодів, чи є літературною вигадкою для 
досягнення очікуваних художніх особливостей тексту. Але точно так само не 
можна стверджувати, що мовчання саг означає, що русько-скандинавських 
зв’язків не було до кінця Х ст. Радше навпаки, велика кількість згадок давньої 
Русі у сагах продубльована у поетичній частині. Так само багато паралелей 
знаходимо у творі «Діяння данів» Саксона Грамматика. Це може означати, що 
фрагменти пам’яті про комунікацію скандинавів із населенням Східної Євро-
пи збереглися з давніших часів.

Руські правителі до Володимира Великого у сагах справді легендарні.  
Дуже складно довести їхнє існування. Але так само складно довести існуван-
ня шведських, норвезьких і данських королів VIII–X ст. Джерела, які дійшли 
до нас, значно пізніші. Навіть згаданий «Перелік Інґлінґів» із ІХ ст. зберігся 
у «Сазі про Інґлінґів», датованій чотирма століттями пізніше. Історикам до-
водиться працювати з колективними уявленнями про минуле та політикою 
пам’яті. Якщо саги не згадували когось або чогось, то це не може бути свід-
ченням його відсутності. Зазначені приклади вказують на те, що хоча ісланд-
ці й були ерудованими, їхні знання все одно залишалися фрагментарними. 
Тому відсутність згадок руських князів чи літописних подій радше вказує 
на факт, що автори не знали чогось або не бажали вводити це до свого на- 
ративу. 

Демонстрацією цієї тези є також відображення окремих епізодів скан-
динавської активності у Європі. Наприклад, присутність вікінгів у Фризії за-
документована у франкських джерелах. У Бертинських анналах згадано, що 
дани регулярно нападали на Дорестад, вбивали людей та знищували саме 
місто і його околиці (Nelson, 1991, p. 30). Вірогідно після цього, у 850-х ро-
ках, вікінги здобули владу у Дорестаді. Це була цілеспрямована політика 
франкського імператора Лотара (Lothaire) (941–986). Він залучав скандина-
вів для того, щоб вони захищали північні околиці імперії від своїх побрати-
мів. Вікінгський період в історії Дорестаду орієнтовно тривав до 870-х років 
(Cooijmans, 2015, p. 32–46). Проте у сагах немає епізодів про правління вікін-
гів у Фризії. Є лише поодинокі згадки походів, які ті чи ті правителі спрямову-
вали туди в ті чи ті часи. 

Дещо іншою ситуація виглядає зі ще одним регіоном, де скандинави мали 
владу – герцогством Норманія. Зазначені події були пізнішими, а тому мали 
би краще зберегтися у пам’яті скандинавів. Окрім того, джерел до вивчення 
скандинавської експансії в імперії Франків є ще більше. Постання Норманд-
ського герцогства мало б бути непересічною подією для скандинавів. 

Владислав КІОРСАК



17

Засновник герцогства Нормандія Ролло (Rollo) (герцог Нормандії, 911–928) 
(у скандинавській традиції Грольв (Hrolf)) був справді відомий у сагах. Про 
нього писали у «Сазі про Оркнейців» (Anderson, 1873, p. 203) та «Колі Земно-
му» Сноррі Стурлусона (Faulkes, Finlay, 2011, p. 71–72). Перший твір обмежу-
ється короткою згадкою Грольва, походженням його імені та фактом заснуван-
ня герцогства. Сноррі Стурлусон подав розширену інформацію. Він зауважив, 
що спочатку Грольв багато воював у східних землях. Згодом він був вигнаний із 
Норвегії та знайшов кращу долю у Нормандії. Сноррі Стурлусон зазначає, що 
у володіння Грольва прибуло багато норвежців. Середньовічний історик пере-
лічує нащадків Грольва та відводить від них Вільгельма Завойовника (William I 
the Conqueror) (1028–1087) – першого англійського короля з нормандської ди-
настії (Faulkes, Finlay, 2011, p. 72).

Вивчаючи ці епізоди, постає питання походження цього міфу в ісландській 
писемності. Автори саг обмежуються короткою генеалогічною інформацією та 
не дають більше яскравих деталей, як це часто трапляється під час описів інших 
війн. Усе це наштовхує на думку, що знання про утворення герцогства Норман-
дія були почерпнуті із французьких та англійських джерел (White, 1999, p. 164). 

Саме на зламі ХІІ–ХІІІ ст. до Скандинавії починають активно потрапля-
ти французькі твори. Особливо добре це простежується за часів правління 
Гокона ІV Гоконарсона (Hákon Hákonarson) (1217–1263). Ліліан Ірленбуш-Рей-
нард (Liliane Irlenbusch-Reynar) стверджує, що при королівському дворі було 
здійснено переклади щонайменше 40 творів, написаних давньофранцузькою 
та латинською мовами. Дослідниця проаналізувала ці твори та дійшла ви
сновку, що ці тексти були обрані не випадково. Вони мали популяризувати 
певні цінності та «європеїзувати» норвезьке королівство (Irlenbusch-Reynard, 
2011, p. 387).

Відомий норвезький історик другої половини ХІІ ст. монах Теодо-
рік (Theodoricus monachus), автор книжки «Historia de Antiquitate Regum 
Norwagiensium» («Історія стародавніх норвезьких королів»), покликається на 
«Gesta Normannorum Ducum» («Діяння нормандських герцогів») у своєму тво-
рі. Автор зазначає, що знайшов у цьому тексті підтвердження того, що король 
Олаф Святий був охрещений у Нормандії (McDougall D., McDougall I., 1998, 
p. 17). Ця замітка підкріплює припущення, що норвезькі історики були зна-
йомі із працею Вільяма Жум’єжського (Guillaume de Jumièges).

Приблизно в той самий час до Ісландії потрапляють переклади популяр-
них художніх творів «Тристан та Ізольда», «Івейн, або Лицар з левом», псев-
доісторичні праці, як-от «Александреїда», «Історія королів Британії», «Історія 
знищення Трої» та багато інших. На думку дослідників, ця перекладацька 
активність мала прямий вплив на остаточне формування саг. Вона створила 
своєрідний літературний каркас, на який вдало накладалися усні оповіді, які 
циркулювали в пам’яті людей століттями до свого запису (Irlenbusch-Reynard, 
2011, p. 388). Близькість Норвегії та Ісландії у культурному та політичному кон-
тексті може бути додатковим аргументом на користь того, що окремі ісланд-
ські автори отримали інформацію про Грольва/Ролло із зовні.

Цікавим є образ Грольва із «Саги про Пішого Грольва». Період запису 
цього твору дослідники датують початком XIV ст. З огляду на кількість збе-
режених копій саги (понад 1 000 манускриптів), можна стверджувати, що цей 
твір був надзвичайно популярним у середньовіччі та навіть у ранній новий 
період.

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



18

Згідно з сагою, Грольв народився на півдні Норвегії і вирізнявся неймо-
вірним ростом. Він покинув батьківський дім у пошуках слави та багатства й у 
своїх мандрах потрапляв у найвіддаленіші кутки скандинавського світу. Ман-
дри цього героя і стали основою для написання твору. Як і більшість легендар-
них саг, «Сага про Пішого Грольва» має сильний вплив романтичної традиції, 
а також рясніє згадками про ельфів, чаклунів, гномів та інших фантастичних 
істот. 

Цікаво, що сага, яка описує мандрівки в найрізноманітніші місця, абсо-
лютно не згадує походу Грольва на франків, натомість зосереджує увагу на 
руських пригодах. За сюжетом шведські вікінги завоювали Русь. Вони вбили 
місцевого конунґа і залишили його доньці Інґіґерд лише третину від батькових 
володінь. Головний герой Грольв під час своїх пригод потрапив на Русь. Він до-
поміг Інґіґерд відвоювати вотчину. Після цього одружився з принцесою та став 
володарем Русі (Fornaldar sögur, 1830, s. 362).

Скандинавська традиція знає декілька Грольвів. Утім немає сумнівів, що 
Грольв, визволитель Русі, і Грольв, завойовник Нормандії, розвивають один і 
той самий образ. У «Сазі про Пішого Грольва» також подана легенда про по-
ходження прізвиська героя. Вона ідентична до тих, які згадують інші твори. 
Окрім того, автор «Саги про Пішого Грольва» зазначає, що головного персо-
нажа назвали на честь Грольва Носа, який, на думку Сноррі Стурлусона, до-
водився йому дідом. 

Історія із Пішим Грольвом демонструє те, як мотив, заснований на одному 
герої, може розвиватися в різних локаціях та під впливом різних політичних і 
культурних умов. Персонажі саг часто є збірними образами. Вони мають свої 
атрибути. У випадку із Грольвом це було його прізвисько. Подібно збереглося 
також прізвисько Раґнара Лодброка та його нащадків. Відомі персонажі оброс-
тали численними міфами, які формувалися під впливом культури. Так, на об-
раз Грольва, герцога Нормандії, вплинули англійські та французькі хроніки. На 
образ Грольва, правителя Русі, вірогідно вплинули такі твори, як «Етимології» 
Ісидора Севільського (Isidorus Hispalensis), «Природнича історія» Плінія Стар-
шого (Plinius Secundus), «Східна історія» Жака Вітрі (Jacques de Vitry). Схід у 
них вкрай романтизувався та вплинув на формування сюжету про мандри ге-
роїв популярної культури у ці місця. Такі поєднання не завжди означають, що 
сюжет вигаданий. Часто він вбирає риси інших історій та поєднує фрагменти 
пам’яті різних періодів. 

Поняття правди у сагах синкретичне. Це означає, що не варто розглядати 
їх як хроніки, літописи чи навіть художні романи. Вимисел у цих творах не за-
вжди був очевидним для їхніх авторів чи тогочасних читачів. Ці тексти дуже 
швидко втрачали авторство та починали активно циркулювати у спільноті. 
Вони природно змінювалися під впливом різних чинників. Тому саги треба 
вивчати, розуміючи ці особливості. 

Отже, варто визнати, що саги мають певні обмеження, зумовлені осо-
бливостями стилю та умовами написання. Ці обмеження не дозволяють ви-
користовувати їх для дослідження політичних подій чи відтворення фактів. 
Саги – не надто вдале джерело для дослідження кількісних показників та ре-
конструкції історичних періодів до Х ст. Незважаючи на численні згадки Русі, 
надзвичайно складно сформувати враження про походження цієї держави, ке-
руючись винятково зазначеними текстами. Водночас ці обмеження не повинні 
використовуватися на підтвердження відсутності комунікації Русі із країнами 

Владислав КІОРСАК



19

Скандинавії і тим паче відштовхувати істориків від дослідження ісландських 
творів. 

Попри те, що саги обмежено відтворюють русько-скандинавські відноси-
ни, вони все ще можуть бути корисними для українських дослідників. Ці тек-
сти – безцінне сховище культурної пам’яті. Завдяки їм ми маємо унікальний 
погляд ззовні на східноєвропейські землі в розрізі тогочасних міфів і культур-
них тенденцій. Вони використовують популярні європейські топоси та пере-
осмислюють ідею Сходу в руслі власної історії. Так, античні міфи та міфи про 
східне походження поєднуються із пам’яттю про германські племена у Схід-
ній Європі. Важливість епохи вікінгів доповнюється пам’яттю про вікінгів на 
Сході, а топос про християнізацію пов’язується із Києвом і Константинополем. 
Русь стає ментально спорідненою територією для норманів. Навіть якщо зна-
чна частина подій не має історичного підґрунтя, для нас все ще важливо, що 
ісландські автори прагнули їх висвітлювати. 

Політика пам’яті має потенціал побічно розкривати й інші питання. Зо-
крема, це стосується питань інтелектуальної культури, колективних уявлень 
про минуле, династичних та політичних зв’язків, а також різних аспектів іден-
тичності. Русь у сагах постає як особлива територія. Її розміщення на сторін-
ках манускриптів – це більше, аніж данина моді. Вона є частиною усіх міфів, на 
яких ґрунтувався скандинавський історичний наратив саг. У своїх прагненнях 
показати спорідненість цих територій північні автори засвідчували існування 
топосів, які не могли бути просто вигаданими. Вони мали формуватися про-
тягом століть міжкультурної комунікації. 

Підсумовуючи, варто зазначити, що специфіка літературної традиції саг 
допускає значний рівень вимислу. Цей рівень значно зростає із тим, наскільки 
давніми є події. Цим можна пояснити той факт, що історичні правителі та 
події, які можна ідентифікувати у цих текстах, датують другою половиною – 
кінцем Х ст. Однак це стосується не лише Русі. Шведська, Данська та навіть зна-
чною мірою Норвезька історія до Х ст. у сагах складається із напівлегендарних 
правителів, міфічних подій та процесів, які переосмислювалися під впливом 
літературної традиції. Будь-яка історія, датована VIII–IX ст., у сагах не буде істо-
ричною. Адже її було записано через 300 чи навіть 400 років. Такі тексти варто 
сприймати як Origo Gentis. Вони обирали з епічного прошарку ті фрагменти, 
які найкраще акцентували на важливих для політичної еліти тезах. Саги мали 
на меті формувати політику пам’яті. Вони продовжували генеалогічні пере-
ліки правителів та інших знатних людей. Водночас для них важливо було бути 
цікавими та актуальними. Тому саги часто запозичували сюжетні елементи, 
прийоми чи навіть інформацію із континентальної літератури. 

Відсутність Рюрика у сагах не повинна дивувати дослідників, а тим паче 
це не має бути аргументом на користь визначення його етнічного походження. 
Норвезька перспектива авторів саг, фрагментарність історичної пам’яті, зна-
чний проміжок між подіями і часом їхнього запису роблять будь-які історичні 
сюжети, які дійшли до нас, радше винятком, а не правилом. Якщо навіть такі 
події, як заснування Нормандського герцогства чи утвердження влади вікінгів 
у Дорестаді, могли пройти повз увагу ісландських авторів, то відсутність згадки 
Рюрика не виглядає дивною. Тим паче, що у сагах часто згадано напади вікінгів 
та встановлення їхньої влади на Русі або в окремих її частинах. Попри те, що 
вони не називають правителів, яких можна ототожнити із літописними кня-
зями, це не обов’язково означає, що ці події не мають історичного підґрунтя. 

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



20

ДЖЕРЕЛА ТА ЛІТЕРАТУРА
Войтович, Л. (2006). Княжа доба: портрети еліти. Біла Церква: Вид. 

О. Пшонківський.
Войтович, Л. (2011). Загадки вікінгів: Ладога і Пліснеськ. Продовження дис-

кусії на межі ХХ–ХХІ століть. Україна: культурна спадщина, національна свідо-
мість, державність, 20, 142–188.

Войтович, Л. (2013). Олег Віщий історіографічні легенди та реалії. Наукові 
праці Кам’янець-Подільського національного університету імені Івана Огієнка. 
Історичні науки, 23, 91–123.

Войтович, Л. (2014). Князь Рюрик. Біла Церква: Вид. О. Пшонківський.
Войтович, Л. (2015). Гольмґард: де правили руські князі Святослав Ігоревич, 

Володимир Святославич та Ярослав Володимирович? Український історичний 
журнал, 3, 37–55.

Войтович, Л. (2016). Чи був Рагнар Лодброк на руських землях? Україна в 
Центрально-Східній Європі, 16, 93–107.

Гедеонов, С. (1876). Варяги и Русь. Исторические исследования, 2. Санкт-
Петербург: Типография Императорской академии наук.

Кириленко, С. (2014). Походження Русі в радянській історичній науці (1920-ті – 
початок 1990-х рр.) [Неопубл. дисертація на здобуття наукового ступеня кан-
дидата історичних наук, Університет Григорія Сковороди в Переяславі]. Пере-
яслав-Хмельницький.

Кіорсак, В. (2021). Пограничні образи Русі у сагах про давні часи: Інтер-
текстуальні мотиви як ознака історичної пам’яті. Текст і образ: актуальні про-
блеми історії мистецтва, 1(11), 29–44.

Кіорсак, В. (2023). Епоха Вікінгів на Сході Європи в історичній пам’яті іс-
ландців пізнього Середньовіччя. Сторінки історії, 56.

Король, Д. (2021a). Даниїл та Раґнарьок: гібридна ментальність в образо
творчій традиції ранньої Русі. Наукові записки НаУКМА. Історія і теорія куль-
тури, 4, 80–89.

Король, Д. (2021b). Русь та вікінги. В О. Черненко (упоряд.). Історія цивілі-
зації. Україна (Т. 2: Від Русі до Галицького князівства (900–1256)). Харків, 437–461.

Кузьмин, А. (1970). «Варяги» и «Русь» на Балтийском море. Вопросы исто-
рии, 10, 28–55.

Кузьмин, А. (1980). Заметки историка об одной лингвистической моногра-
фии. Вопросы языкознания, 4, 55–58.

Кузьмин, А. (1985). Об истоках древнерусского права. Советское государ-
ство и право, 2, 110–119.

Половинська, В. (2013). Контакти та взаємовпливи Скандинавії і 
Східнослов’янського світу ХІ – І-ї пол. ХІІ ст. в сфері матеріальної культури і 
мистецтва. Вісник аграрної історії, 6–7, 166–176.

Половинська, В. (2018a). Яріцлейв. Постать Ярослава Мудрого на скандинав-
ському тлі. Київ.

Половинська, В. (2018b). Ярослав Мудрий очима скандинавів. Проблеми 
міжнародних відносин. Серія: Політичні науки, 14, 204–219.

Половинська, В. (2020). Епоха Ярослава Мудрого: дискусійні питання та 
спроба знайти відповіді у скандинавських джерелах. Сіверянський літопис, 3, 
4–14.

Пріцак, О. (1997). Походження Русі. Стародавні скандинавські джерела, 1. 
Київ: Обереги.

Владислав КІОРСАК



21

Райтаровська, Н. (2021). Руські землі у міжнародному житті Європи в 
VIII–X ст. Наукові записки Національного університету «Острозька академія». 
Серія «Історичні науки», 32, 120–127.

Филипчук, О. (2008). Скільки коштував руський найманець у Візантії в 
Х ст.? Ruthenica, 7, 7–29.

Филипчук, О. (2013). Studia Byzantino-Rossiсa. Експансія, війна та соціальні 
зміни. Чернівці: Книги ХХІ.

Филипчук, О. (2014a). Після русько-візантійської війни 968–971 рр.: Іоанн 
Цимісхій і найманці Русі. Науковий вісник Чернівецького університету. Історія. 
Політичні науки. Міжнародні відносини, 702–703, 7–11.

Филипчук, О. (2014b). Харальд Сигурдcсон и русско-византийская война 
1043 г. Slověne = Словѣне. International Journal of Slavic Studies, 1, 193–205.

Фомин, В. (2005). Варяги и варяжская Русь. К итогам дискуссии по варяжско-
му вопросу. Москва: Русская панорама.

Щодра, О. (2017). Епоха вікінгів у Східній Європі: слов’янсько-скандинавські 
зв’язки в період формування ранніх слов’янських держав. Проблеми слов’я
нознавства, 66, 9–27.

Щодра, О. (2018a). Епоха слов’ян на Балтиці: економічне піднесення 
слов’янського Помор’я у ранньому середньовіччі. Проблеми слов’янознавства, 
68, 9–27.

Щодра, О. (2018b). Слов’яни балтійського Помор’я у міжнародній торгівлі 
раннього середньовіччя. Наукові зошити історичного факультету Львівського 
університету, 21, 158–179.

Щодра, О. (2022a). Європейська торгівля з арабським Сходом у VIII–Х ст.: 
роль слов’ян і Русі. Вісник Львівського університету. Серія історична, 54, 13–41.

Щодра, О. (2022b). Між норманізмом та антинорманізмом: дискусії про по-
ходження Руси у світлі писемних джерел. Наукові зошити історичного факуль-
тету Львівського університету, 19–20, 115–139.

Якобссон, С. (2006). Народы Аустрвега и исландская картина мира. Про-
щание с историческим мифом. В Г. В. Глазырина (ред.), Древнейшие государства 
Восточной Европы, 142–171.

Anderson, J. (Ed.). (1873). The Orkneyinga Saga (J.-A. Hjaltalin, & G. Goudie, 
Trans.). Edinburgh: Edmondston and Douglas.

Ashman Rowe, E. (2009). Ragnars saga loðbrókar, Ragnarssona þáttr, and 
the political world of Haukr Erlendsson. In A. Ney, A. Jakobsson, & A. Lassen 
(Eds.), Fornaldarsagaerne. Myter og virkelighed. Studier i de oldislandske fornaldarsögur 
Norðurlanda. København, 347–360. 

Bagge, S. (2006). The Making of a Missionary King: The Medieval Accounts of 
Olaf Tryggvason and the Conversion of Norway. The Journal of English and Germanic 
Philology, 105/4, 473–513.

Blake, N. (Trans.). (1962). Тhe Saga of the Jomsvikings. London; Edinburgh; Paris; 
Melbourne; Johannesburg; Toronto; New-York: Thomas Nelson and sons. 

Clunies Ross, M. (1993). The Development of Old Norse Textual Worlds: 
Genealogical Structure as a Principle of Literary Organization in Early Iceland. 
Journal of English and Germanic Philology, 92/3, 372–385.

Clunies Ross, M. (2009). Medieval Icelandic textual culture. Gripla, 20, 163–181.
Clunies Ross, M. (2012). Poetry in Fornaldarsögur: Origins, Nature, and 

Purpose. In A. Lassen, A. Ney, & A. Jakobsson (Eds.), The Legendary Sagas: Origins 
and Development. Reykjavík: University of Iceland Press, 121–137.

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



22

Cooijmans, C. (2015). The Controlled Decline of Viking-Ruled Dorestad. 
Northern Studies, 47, 32–46.

Dagfinn, S. (2007). The Dating of Ynglingatal. In D. Skre (Ed.), Kaupang in 
Skiringssal, 1. Aarhus, 407–429.

Driscoll, M. J. (2010). The words on the page: Thoughts on philology, old 
and new. In J. Quinn, & E. Lethbridge (Eds.), Creating the Medieval Saga: Version, 
Variability and Editorial Interpretations of Old Norse Saga Literature. Odense, 87–104.

Driscoll, M. J. (2012). What’s truth got to do with it? Views on the historicity 
of the sagas. В Т. Н. Джаксон, Е. А. Мельникова (ред.), Книга Самые забавные 
лживые саги. Сборник статей в честь Галины Васильевны Глазыриной. Москва, 
15–27.

Edwards, P. (Ed.). (1986). Knytlinga Saga. History of the Kings of Denmark 
(H. Palsson, & P. Edwards, Trans.). Odense: Odense University Press.

Faulkes, A. (1979). Descent from the gods. Medieval Scandinavia, 11, 92–125.
Faulkes, A., & Finlay, A. (Trans.). (2011). Snorri Sturluson Heimskringla (Vol. 1: 

The Beginnings to Óláfr Tryggvason). London: Viking Society for Northern Re- 
search.

Faulkes, A., & Finlay, A. (Trans.). (2014). Snorri Sturluson Heimskringla (Vol. 2: 
Olafr Haraldsson (The Saint)). London: Viking Society for Northern Research.

Fornaldar sögur Nordrlanda: Eptir Gömlum Handritum utgefnar av C. C. Rafn, 1.b. 
(1829).

Fornaldar sögur Norðrlanda: Eptir Gömlum Handritum utgefnar av C. C. Rafn, 3.b. 
(1830).

Elton, O. (Trans.). (1894). The first nine books of the Danish history of Saxo 
Grammaticus. London: Nutt.

Guðmundsdóttir, A. (2018). Reflexes of the Fornaldarsögur in Icelandic poetry. 
In M. Driscoll, S. Hufnagel, P. Lavender, & B. Stegmann (Eds.), The legendary 
legacy: Transmission and reception of the Fornaldarsögur Norðurlanda, Odense,  
19–51.

Hermann, P. (2009). Concept of memory and approaches to the past in Medieval 
Icelandic literature. Scandinavian Studies, 81/3, 287–308.

Irlenbusch-Reynard, L. (2011). Translations at the Court of Hákon Hákonarson: 
a well-planned and highly selective programme. Scandinavian Journal of History, 
36/4, 387–405.

Jakobsson, S. (2006). On the road to paradise: Austrvegr in the Icelandic 
imagination. In The 13th International Saga conference (Durham; York, 6th–12th August, 
2006), 935–943.

Jakobsson, S. (2009). The Emergence of the North. Scandia: Tidskrift för historisk 
forskning, 75/2, 79–81.

Jakobsson, S. (2019). All the King’s men. The incorporation of Iceland into the 
Norwegian Realm. Scandinavian Journal of History, 46/5, 571–592.

Jakobsson, S. (2020). The Varangians: In God’s Holy Fire. Springer.
Jómsvíkíngasaga. (n. d.). Heimskringla. https://www.heimskringla.no/wiki/

Jómsvíkíngasaga
Kiorsak, V. (2023). The Perception of the Rus in Hauksbók: the Voice and 

Silence of Historical Source. Evropský filozofický a historický diskurz, 9/2, 5–14.
Larrington, C. (2012). Völsunga Saga, Ragnars Saga and romance in old norse: 

revisiting relationships. In A. Lassen, A. Ney, & A. Jakobsson (Eds.), The Legendary 
Sagas: Origins and Development. Reykjavik: University of Iceland Press, 251–270.

Владислав КІОРСАК



23

Long, A.-M. (2017). Iceland’s relationship with Norway, c. 870 – c. 1100. Memory, 
History and Identity. Leiden; Boston: Brill.

Mikkelsen, E. (2008). The Vikings and Islam. In N. Price & S. Brink (Eds.), The 
Viking World. London and New York, 543–549.

Mariné, S.-М. (2014). Hálfdanar saga Eysteinssonar: an inconvenient prince? https://
www.academia.edu/13414589/Hálfdanar_saga_Eysteinssonar_an_inconvenient_
prince.

McDougall, D., & McDougall, I. (Trans.). (1998). Theodoricus monachus: 
Historia de Antiquitate Regum Norwagiensium. An Account of the Ancient 
History of the Norwegian Kings. London: Viking Society for Northern  
Research.

Nelson, J. L. (Trans.). (1991). The annals of St-Bertin Ninth-century histories, 1. 
Manchester: Manchester University Press.

Nordal, S., & Turville-Petre, G. (Eds.). (1960). The Saga of King Heidrek the Wise 
(С. Tolkien, Trans.). London; Edinburgh; Paris; Melbourne; Johannesburg; Toronto; 
New York: Thomas Nelson and sons Ltd.

Orning, H. (2016). Transient Borders. The Baltic Viewed from Northern Iceland 
in the Mid-Fifteenth Century. In W. Jezierski, & L. Hermanson (Eds.), Imagined 
Communities on the Baltic Rim, from the Eleventh to Fifteenth Centuries. Amsterdam, 
353–378. 

Ommundsen, Å. (2009). A Saint and his Sequence: Singing the Legend of St 
Olaf. Viking and Medieval Scandinavia, 5, 151–176.

Sögubrot af nokkrum fornkonungum. (1894). Snerpa. https://www.snerpa.is/
net/forn/sogubrot.htm

Tulinius, T. (2002). The matter of the North: The rise of literary fiction in thirteenth-
century Iceland. Odense: Odense University Press.

Tulinius, T. (2009). The Sagas and public space. Studi medievali e moderni, 13, 
193–200.

Tulinius, T. (2020). Legitimation and Its Problems. The Sagas and the Icelandic 
Elite in the Thirteenth Century. In Nordic Elites in Transformation, c. 1050–1250 
(Vol. 3: Legitimacy and Glory). London; New-York, 295–311.

Vasiliev, A. (1946). The Russian Attack on Constantinople in 860. Cambridge, 
Massachusetts.

White, P. A. (1999). The Latin Men: The Norman Sources of the Scandinavian 
Kings’ Sagas. The Journal of English and Germanic Philology, 98/2, 157–169.

Williams, H. (2008). Runes. In N. Price & S. Brink (Eds.), The Viking World. 
London, New-York, 281–290.

Ynglingatal. Udvalg af norske og islandske skjaldekvad ved Finnur Jónsson. 
(n. d.). Heimskringla. https://heimskringla.no/wiki/Ynglingatal

REFFERENCES
Voitovych, L. (2006). Kniazha doba: portrety elity. Bila Tserkva: Vyd. O. Pshon

kivskyi (in Ukrainian).
Voitovych, L. (2011). Zahadky vikinhiv: Ladoha i Plisnesk. Prodovzhennia 

dyskusii na mezhi XX–XXI stolit. Ukraina: kulturna spadshchyna, natsionalna svidomist, 
derzhavnist, 20, 142–188 (in Ukrainian).

Voitovych, L. (2013). Oleh Vishchyi istoriohrafichni lehendy ta realii. Naukovi 
pratsi Kamianets-Podilskoho natsionalnoho universytetu imeni Ivana Ohiienka. Istorychni 
nauky, 23, 91–123 (in Ukrainian).

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



24

Voitovych, L. (2014). Kniaz Riuryk. Bila Tserkva: Vyd. O. Pshonkivskyi (in 
Ukrainian).

Voitovych, L. (2015). Holmgard: de pravyly ruski kniazi Sviatoslav Ihorevych, 
Volodymyr Sviatoslavych ta Yaroslav Volodymyrovych? Ukrainskyi istorychnyi 
zhurnal, 3, 37–55 (in Ukrainian).

Voitovych, L. (2016). Chy buv Rahnar Lodbrok na ruskykh zemliakh? Ukraina 
v Tsentralno-Skhidnii Yevropi, 16, 93–107 (in Ukrainian).

Gedeonov, S. (1876). Varyagi i Rus. Istoricheskie issledovaniya, 2. Sankt-Peterburg: 
Tipografiya Imperatorskoi akademii nauk (in Russian).

Kyrylenko, S. (2014). Pokhodzhennia Rusi v radianskii istorychnii nautsi (1920-ti – 
pochatok 1990-kh rr.) [Neopubl. dysertatsiia na zdobuttia naukovoho stupenia 
kandydata istorychnykh nauk, Universytet Hryhoriia Skovorody v Pereiaslavi]. 
Pereiaslav-Khmelnytskyi (in Ukrainian).

Kiorsak, V. (2021). Pohranychni obrazy Rusi u sahakh pro davni chasy: 
Intertekstualni motyvy yak oznaka istorychnoi pamiati. Tekst i obraz: aktualni 
problemy istorii mystetstva, 1(11), 29–44 (in Ukrainian).

Kiorsak, V. (2023). Epokha Vikinhiv na Skhodi Yevropy v istorychnii pamiati 
islandtsiv piznoho Serednovichchia. Storinky istorii, 56 (in Ukrainian).

Korol, D. (2021a). Danyil ta Ragnarok: hibrydna mentalnist v obrazotvorchii 
tradytsii rannoi Rusi. Naukovi zapysky NaUKMA. Istoriia i teoriia kultury, 4, 80–89 
(in Ukrainian).

Korol, D. (2021b). Rus ta vikinhy. In O. Chernenko (Comp.). Istoriia tsyvilizatsii. 
Ukraina (T. 2: Vid Rusi do Halytskoho kniazivstva (900–1256)). Kharkiv, 437–461 (in 
Ukrainian).

Kuzmin, A. (1970). «Varyagi» i «Rus» na Baltiiskom more. Voprosi istorii, 10, 
28–55 (in Russian).

Kuzmin, A. (1980). Zametki istorika ob odnoi lingvisticheskoi monografii. 
Voprosi yazikoznaniya, 4, 55–58 (in Russian).

Kuzmin, A. (1985). Ob istokakh drevnerusskogo prava. Sovetskoe gosudarstvo i 
pravo, 2, 110–119 (in Russian).

Polovynska, V. (2013). Kontakty ta vzaiemovplyvy Skandynavii i 
Skhidnoslovianskoho svitu XI – I-i pol. XII st. v sferi materialnoi kultury i 
mystetstva. Visnyk ahrarnoi istorii, 6–7, 166–176 (in Ukrainian).

Polovynska, V. (2018a). Yaritsleiv. Postat Yaroslava Mudroho na skandynavskomu 
tli. Kyiv (in Ukrainian).

Polovynska, V. (2018b). Yaroslav Mudryi ochyma skandynaviv. Problemy 
mizhnarodnykh vidnosyn. Seriia: Politychni nauky, 14, 204–219 (in Ukrainian).

Polovynska, V. (2020). Epokha Yaroslava Mudroho: dyskusiini pytannia ta 
sproba znaity vidpovidi u skandynavskykh dzherelakh. Siverianskyi litopys, 3, 4–14 
(in Ukrainian).

Pritsak, O. (1997). Pokhodzhennia Rusi. Starodavni skandynavski dzherela, 1. Kyiv: 
Oberehy (in Ukrainian).

Raitarovska, N. (2021). Ruski zemli u mizhnarodnomu zhytti Yevropy v VIII–X st. 
Naukovi zapysky Natsionalnoho universytetu «Ostrozka akademiia». Seriia «Istorychni 
nauky», 32, 120–127 (in Ukrainian).

Fylypchuk, O. (2008). Skilky koshtuvav ruskyi naimanets u Vizantii v X st.? 
Ruthenica, 7, 7–29 (in Ukrainian).

Fylypchuk, O. (2013). Studia Byzantino-Rossisa. Ekspansiia, viina ta sotsialni zminy. 
Chernivtsi: Knyhy XXI (in Ukrainian).

Владислав КІОРСАК



25

Fylypchuk, O. (2014a). Pislia rusko-vizantiiskoi viiny 968–971 rr.: Ioann 
Tsymiskhii i naimantsi Rusi. Naukovyi visnyk Chernivetskoho universytetu. 
Istoriia. Politychni nauky. Mizhnarodni vidnosyny, 702–703, 7–11 (in Ukrai- 
nian).

Filipchuk, O. (2014b). Kharald Sigurdcson i russko-vizantiiskaya voina 
1043 g. Slověne = Slovѣne. International Journal of Slavic Studies, 1, 193–205 (in Rus- 
sian).

Fomin, V. (2005). Varyagi i varyazhskaya Rus. K itogam diskussii po varyazhskomu 
voprosu. Moskva: Russkaya panorama (in Russian).

Shchodra, O. (2017). Epokha vikinhiv u Skhidnii Yevropi: sloviansko-
skandynavski zviazky v period formuvannia rannikh slovianskykh derzhav. 
Problemy slovianoznavstva, 66, 9–27 (in Ukrainian).

Shchodra, O. (2018a). Epokha slovian na Baltytsi: ekonomichne pidnesennia 
slovianskoho Pomoria u rannomu serednovichchi. Problemy slovianoznavstva, 68, 
9–27 (in Ukrainian).

Shchodra, O. (2018b). Sloviany baltiiskoho Pomoria u mizhnarodnii torhivli 
rannoho serednovichchia. Naukovi zoshyty istorychnoho fakultetu Lvivskoho 
universytetu, 21, 158–179 (in Ukrainian).

Shchodra, O. (2022a). Yevropeiska torhivlia z arabskym Skhodom u VIII–X st.: 
rol slovian i Rusi. Visnyk Lvivskoho universytetu. Seriia istorychna, 54, 13–41 (in 
Ukrainian).

Shchodra, O. (2022b). Mizh normanizmom ta antynormanizmom: dyskusii 
pro pokhodzhennia Rusy u svitli pysemnykh dzherel. Naukovi zoshyty istorychnoho 
fakultetu Lvivskoho universytetu, 19–20, 115–139 (in Ukrainian).

Yakobsson, S. (2006). Narodi Austrvega i islandskaya kartina mira. Proshchanie 
s istoricheskim mifom. In G. V. Glazirina (Ed.), Drevneishie gosudarstva Vostochnoi 
Yevropi, 142–171 (in Russian).

Anderson, J. (Ed.). (1873). The Orkneyinga Saga (J.-A. Hjaltalin, & G. Goudie, 
Trans.). Edinburgh: Edmondston and Douglas (in English).

Ashman Rowe, E. (2009). Ragnars saga loðbrókar, Ragnarssona þáttr, and 
the political world of Haukr Erlendsson. In A. Ney, A. Jakobsson, & A. Lassen 
(Eds.), Fornaldarsagaerne. Myter og virkelighed. Studier i de oldislandske fornaldarsögur 
Norðurlanda. København, 347–360 (in English). 

Bagge, S. (2006). The Making of a Missionary King: The Medieval Accounts of 
Olaf Tryggvason and the Conversion of Norway. The Journal of English and Germanic 
Philology, 105/4, 473–513 (in English).

Blake, N. (Trans.). (1962). Тhe Saga of the Jomsvikings. London; Edinburgh; 
Paris; Melbourne; Johannesburg; Toronto; New-York: Thomas Nelson and sons (in 
English). 

Clunies Ross, M. (1993). The Development of Old Norse Textual Worlds: 
Genealogical Structure as a Principle of Literary Organization in Early Iceland. 
Journal of English and Germanic Philology, 92/3, 372–385 (in English).

Clunies Ross, M. (2009). Medieval Icelandic textual culture. Gripla, 20, 163–181 
(in English).

Clunies Ross, M. (2012). Poetry in Fornaldarsögur: Origins, Nature, and 
Purpose. In A. Lassen, A. Ney, & A. Jakobsson (Eds.), The Legendary Sagas: Origins 
and Development. Reykjavík: University of Iceland Press, 121–137 (in English). 

Cooijmans, C. (2015). The Controlled Decline of Viking-Ruled Dorestad. 
Northern Studies, 47, 32–46 (in English).

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



26

Dagfinn, S. (2007). The Dating of Ynglingatal. In D. Skre (Ed.), Kaupang in 
Skiringssal, 1. Aarhus, 407–429 (in English).

Driscoll, M. J. (2010). The words on the page: Thoughts on philology, old 
and new. In J. Quinn, & E. Lethbridge (Eds.), Creating the Medieval Saga: Version, 
Variability and Editorial Interpretations of Old Norse Saga Literature. Odense, 87–104 (in 
English).

Driscoll, M. J. (2012). What’s truth got to do with it? Views on the historicity 
of the sagas. In T. N. Dzhakson, & E. A. Melnikova (Eds.), Kniga Samie zabavnie 
lzhivie sagi. Sbornik statei v chest Galini Vasilevni Glazirinoi. Moskva, 15–27 (in  
English).

Edwards, P. (Ed.). (1986). Knytlinga Saga. History of the Kings of Denmark 
(H. Palsson, & P. Edwards, Trans.). Odense: Odense University Press (in English).

Faulkes, A. (1979). Descent from the gods. Medieval Scandinavia, 11, 92–125 (in 
English).

Faulkes, A., & Finlay, A. (Trans.). (2011). Snorri Sturluson Heimskringla (Vol. 1: 
The Beginnings to Óláfr Tryggvason). London: Viking Society for Northern 
Research (in English).

Faulkes, A., & Finlay, A. (Trans.). (2014). Snorri Sturluson Heimskringla (Vol. 2: 
Olafr Haraldsson (The Saint)). London: Viking Society for Northern Research (in 
English).

Fornaldar sögur Nordrlanda: Eptir Gömlum Handritum utgefnar av C. C. Rafn, 1.b. 
(1829) (in Icelandic).

Fornaldar sögur Norðrlanda: Eptir Gömlum Handritum utgefnar av C. C. Rafn, 3.b. 
(1830) (in Icelandic).

Elton, O. (Trans.). (1894). The first nine books of the Danish history of Saxo 
Grammaticus. London: Nutt (in English).

Guðmundsdóttir, A. (2018). Reflexes of the Fornaldarsögur in Icelandic poetry. 
In M. Driscoll, S. Hufnagel, P. Lavender, & B. Stegmann (Eds.), The legendary legacy: 
Transmission and reception of the Fornaldarsögur Norðurlanda, Odense, 19–51 (in 
English).

Hermann, P. (2009). Concept of memory and approaches to the past in Medieval 
Icelandic literature. Scandinavian Studies, 81/3, 287–308 (in English).

Irlenbusch-Reynard, L. (2011). Translations at the Court of Hákon Hákonarson: 
a well-planned and highly selective programme. Scandinavian Journal of History, 
36/4, 387–405 (in English).

Jakobsson, S. (2006). On the road to paradise: Austrvegr in the Icelandic 
imagination. In The 13th International Saga conference (Durham; York, 6th–12th August, 
2006), 935–943 (in English).

Jakobsson, S. (2009). The Emergence of the North. Scandia: Tidskrift för historisk 
forskning, 75/2, 79–81 (in English).

Jakobsson, S. (2019). All the King’s men. The incorporation of Iceland into the 
Norwegian Realm. Scandinavian Journal of History, 46/5, 571–592 (in English).

Jakobsson, S. (2020). The Varangians: In God’s Holy Fire. Springer (in English).
Jómsvíkíngasaga. (n. d.). Heimskringla. https://www.heimskringla.no/wiki/

Jómsvíkíngasaga (in English).
Kiorsak, V. (2023). The Perception of the Rus in Hauksbók: the Voice and 

Silence of Historical Source. Evropský filozofický a historický diskurz, 9/2, 5–14 (in  
English).

Владислав КІОРСАК



27

Larrington, C. (2012). Völsunga Saga, Ragnars Saga and romance in old norse: 
revisiting relationships. In A. Lassen, A. Ney, & A. Jakobsson (Eds.), The Legendary 
Sagas: Origins and Development. Reykjavik: University of Iceland Press, 251–270 (in 
English).

Long, A.-M. (2017). Iceland’s relationship with Norway, c. 870 – c. 1100. Memory, 
History and Identity. Leiden; Boston: Brill (in English).

Mikkelsen, E. (2008). The Vikings and Islam. In N. Price & S. Brink (Eds.), The 
Viking World. London and New-York, 543–549 (in English).

Mariné, S.-М. (2014). Hálfdanar saga Eysteinssonar: an inconvenient prince? 
https://www.academia.edu/13414589/Hálfdanar_saga_Eysteinssonar_an_incon
venient_prince (in English).

McDougall, D., & McDougall, I. (Trans.). (1998). Theodoricus monachus: 
Historia de Antiquitate Regum Norwagiensium. An Account of the Ancient History 
of the Norwegian Kings. London: Viking Society for Northern Research (in  
English).

Nelson, J. L. (Trans.). (1991). The annals of St-Bertin Ninth-century histories, 1. 
Manchester: Manchester University Press (in English).

Nordal, S., & Turville-Petre, G. (Eds.). (1960). The Saga of King Heidrek the Wise 
(С. Tolkien, Trans.). London; Edinburgh; Paris; Melbourne; Johannesburg; Toronto; 
New-York: Thomas Nelson and sons Ltd. (in English). 

Orning, H. (2016). Transient Borders. The Baltic Viewed from Northern Iceland 
in the Mid-Fifteenth Century. In W. Jezierski, & L. Hermanson (Eds.), Imagined 
Communities on the Baltic Rim, from the Eleventh to Fifteenth Centuries. Amsterdam, 
353–378 (in English). 

Ommundsen, Å. (2009). A Saint and his Sequence: Singing the Legend of St. 
Olaf. Viking and Medieval Scandinavia, 5, 151–176 (in English).

Sögubrot af nokkrum fornkonungum. (1894). Snerpa. https://www.snerpa.is/
net/forn/sogubrot.htm (in Icelandic).

Tulinius, T. (2002). The matter of the North: The rise of literary fiction in thirteenth-
century Iceland. Odense: Odense University Press (in English).

Tulinius, T. (2009). The Sagas and public space. Studi medievali e moderni, 13, 
193–200 (in English).

Tulinius, T. (2020). Legitimation and Its Problems. The Sagas and the Icelandic 
Elite in the Thirteenth Century. In Nordic Elites in Transformation, c. 1050–1250 
(Vol. 3: Legitimacy and Glory). London; New-York, 295–311 (in English).

Vasiliev, A. (1946). The Russian Attack on Constantinople in 860. Cambridge, 
Massachusetts (in English).

White, P. A. (1999). The Latin Men: The Norman Sources of the Scandinavian 
Kings’ Sagas. The Journal of English and Germanic Philology, 98/2, 157–169 (in 
English).

Williams, H. (2008). Runes. In N. Price & S. Brink (Eds.), The Viking World. 
London, New-York, 281–290 (in English).

Ynglingatal. Udvalg af norske og islandske skjaldekvad ved Finnur Jónsson. 
(n. d.). Heimskringla. https://heimskringla.no/wiki/Ynglingatal (in Danish).

ІСЛАНДСЬКІ САГИ ТА ПОХОДЖЕННЯ РУСІ...



28

Vladyslav KIORSAK
PhD (History)

Junior Research Fellow of the Department of the Medieval History
I. Krypiakevych Institute of Ukrainian Studies of the NAS of Ukraine

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3144-2405
e-mail: vlad.kiorsak@gmail.com

ICELANDIC SAGAS AND RUS ORIGIN.
METHODOLOGICAL REMARKS IN THE CONTEXT
OF CONTEMPORARY THEORIES

This article analyzes Icelandic sagas within the context of the history of Rus’. 
It raises the question of which aspects of medieval Eastern European history can 
be investigated using Old Norse literature. 

The focus is placed on the analysis of contemporary Ukrainian historians’ 
arguments, who have used sagas to support or refute the Scandinavian origin of 
the Rus’ state. It is proposed that more attention be given to the context of saga 
creation and the textual specifics of these sources to assess the reliability of their 
accounts regarding the presence or absence of Vikings in the early state structures 
of Rus’. The context of saga creation includes the history of scientific environments 
in medieval Iceland, politics of memory, intellectual culture, and Rus-Scandinavian 
political relations during the Saga Age. Equally important is considering sagas 
as a genre and literary tradition, with their inherent limitations and methods of 
information storage or transformation. Understanding these factors enhances 
the evaluation of the historical reliability of sagas and their depiction of various 
episodes in Rus’ history. 

It is suggested that sagas may contain fragments of memory representing real 
multicultural interactions between Scandinavia and Rus’. However, the reliability 
of these texts is limited. Especially related to the research of the period before 
the 11th century. The absence of mentions of Rus’ princes before Volodymyr the 
Great in the sagas cannot be used as evidence against their Scandinavian origin. 
Similarly, it cannot be asserted that Scandinavians had no influence on state-
building processes in Rus’ based on the sagas’ unreliability. 

It is concluded that, despite limitations in historical accuracy, sagas remain 
valuable sources for researching collective perceptions of the past during the High 
Middle Ages. The sagas are shown to present a distinct image of Rus’ within the 
Scandinavian historical narrative, illustrating how Eastern European territories 
were integrated into the mythological and historical traditions of the Nordic 
people.

Key words: sagas, Rus’, vikings, History of Ukraine, cultural memory.

Стаття: надійшла до редакції 5.06.2025
прийнята до друку 21.07.2025

Владислав КІОРСАК


