
129

DOI: https://doi.org/10.33402/pp.2025-129-143

РОЗДІЛ 5
ОБРЯДОВА ФРАЗЕОЛОГІЯ 

ЯК ВИЯВ ІСТОРИЧНОЇ ПАМ’ЯТІ УКРАЇНЦІВ

Збереження історичної пам’яті – одна з основних функцій обря-
дової фразеології, де закодовано інформацію про звичаї, традиції, 
обряди, вірування та світогляд українського народу, що формува-
лися впродовж століть. Тож передаючись від покоління до поко-
ління, обрядові фразеологізми не лише використовуються як засіб 
забарвлення мови, а й є важливою частиною культурної спадщини 
українців. «Ця багатоплановість пов’язана зі складною природою 
сталих виразів: поняттєвою і тематичною необмеженістю, змінні-
стю, варіативністю, просторовістю та ін.» (Коваленко, 2024, с. 664). 

Велика кількість обрядів і звичаїв пов’язані з основними ета-
пами сім’ї (сватання, шлюб, народження дитини тощо), оскільки 
виконують важливу роль у формуванні та підтримці сімейних цін-
ностей, забезпечують соціальну інтеграцію, передають культурну 
спадщину. «Історія свідчить про те, що потреба в художньо-симво-
лічному оформленні життя як окремої людини, так і суспільства іс-
нувала завжди. Це – об’єктивна необхідність, яка діє на всіх етапах 
розвитку людства» (Бодак, 2000, с. 5).

Початковим етапом шлюбного обрядокомплексу, який збереже-
но до сьогодні (Пилипак, 2011, с. 7), є сватання – давній український 
обряд, що сягає корінням у дохристиянські часи, під час якого па-
рубок за допомогою сватів просить згоду на одруження в батьків 
дівчини. Зазвичай сватами (або старостами) обирали шанованих у 
громаді одружених чоловіків, які були посередниками між родина-
ми, допомагали домовитися про шлюб, вели перемовини про умо-
ви шлюбу, про склад приданого та час весілля. У хату до дівчини 
вони приходили з хлібом (короваєм), що в українській традиції є 
символом щастя, достатку, продовження роду, благополуччя, згоди 
на шлюб (Бойчук, 2017, с. 155; Дем’яненко, 2024, с. 343; Д’яко-
ва, 2012, с. 18–19; Йовенко, Терешко, 2022, с. 877; Трачук, 2023, с. 
136), а його прийняття або відмова мали вирішальне значення, адже 
«культ короваю у весільній обрядовості – найвищий, значущий мо-
мент культу хліба, що відповідає основному господарському занят-
тю українців – хліборобству. Особливості коровайного обряду свід-



130

чать про збереження давніх християнських вірувань у всемогутню 
силу води, сонця і хліба, які забезпечують життя. … Він [обрядовий 
хліб] наділявся магічною силою, яка мала забезпечити молодим 
щастя й добробут, міцний шлюб» (Кожолянко, 2005, с. 12–13). У 
разі згоди на одруження дівчина брала та розрізала хліб, перев’я-
зувала сватів рушниками (символ гостинності, поваги, благосло-
вення та згоди на шлюб) (Дем’яненко, 2024, с. 342), що вишивала 
власноруч, а хлопця  – хусткою (Миголинець, 2020, с. 220; УВС, 
с. 549); готувала скриню з посагом. Саме обряд сватання слугував 
мотиваційною базою низки стійких словосполучень, як-от: слати 
(засилати, посилати, присилати) / заслати (прислати) старос-
тів (людей) (за рушниками) (до кого і без додатка) ‘просити згоди 
на шлюб в обраної особи та її батьків; сватати’: «Через те, що в них 
була тільки латка землі, ніхто довго не слав старостів [до Марійки]» 
(Стельмах1); «Зачали парубки засилати старостів до дівчат» (Кв.-
Осн.); «Я вже двічі посилав До дівчини за рушниками» (Шевч.); 
«Шепелява Марія застарілась, посивіла, бо Гнат не присилав старо-
стів» (Казки Буковини); «– Попроси, щоб сьогодні, або хоч завтра, 
нехай присила [сотник] людей за рушниками, а у неділю і весілля» 
(Кв.-Осн.) (ФСУМ-2, с. 824); прийняти старостів ‘погодитися ви-
дати дочку заміж; дати згоду вийти заміж’: «[Марися:] Чом батько 
від Миколи старостів не прийняли? Я ж вам давно казала, що лю-
блю його» (К.-Карий) (ФСУМ-2, с. 692); готувати (дбати) руш-
ники (скриню) ‘збиратися одружуватися з ким-небудь (про дівчину, 
жінку)’: «– Он до тебе восени прийдуть старости. Готуй рушники»  
(Н.-Лев.); «А дівчата лицялися і рушники дбали» (Шевч.); «Скриню 
ще рано дбати, дівчата засміють» (Горд.) (ФСУМ-1, с. 193); верну-
тися з рушниками ‘засватати дівчину’: «Вернулися люди з рушни-
ками… Таку кралю висватали, Що хоч за гетьмана, То не сором» 
(Шевч.) (ФСУМ-1, с. 73).

До цієї групи можна віднести дві синонімічні фразеологічні оди-
ниці зі стрижневим компонентом рука: пропонувати руку (кому): 
«Стаха мала хлопців більше, ніж пальців на обох руках, а проте ні-
хто з них не пропонував їй свою руку» (ФСУМ-2, с. 710) та проси-
ти руки (в кого, кого, чиєї): «– Ласкава панно Гризельдо! Чи дозво-
лиш мені просити твоєї руки в твого шановного ясновельможного 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності

1 Тлумачення скорочень прізвищ авторів літературних джерел див.: Фра-
зеологічний словник української мови. Кн. 1. 2-ге вид. / уклад.: В. М. Білоно-
женко та ін.; редкол.: Л. С. Паламарчук (голова). Київ, 1993.



131

панотця? – спитав згодом у неї Заславський» (Н.-Лев.); «–Приходив 
Іщенко, колишній жених Саші, докоряв дівчині нестійкістю, освід-
чувався в любові і просив руки» (Гжицький); «Нарешті вирішив 
[Гарецький] поїхати до Огієвських освідчитись Любі і просити в 
батьків її руки» (Кочура) у значенні ‘звертатися до дівчини або до 
її батьків з проханням дати згоду на шлюб’ (ФСУМ-2, с. 711). Рука 
як жест означала довіру, об’єднання та згоду на союз, партнерство 
та спільне майбутнє.

Однак траплялося, що дівчина не давала згоди на одруження. 
На знак відмови вона повертала старостам принесений ними хліб 
(коровай). Так виник фразеологізм повертати / повернути хліб у 
значенні ‘відмовляти тому, хто сватається’: «Дівчина повертає ста-
ростам хліб» (ФСУМ-2, с. 653). 

Також хлопцеві, що прийшов свататися і не подобався батькам 
дівчини, могли вручити гарбуз або макогін (‘дерев’яний стрижень 
із потовщеним заокругленим кінцем, яким розтирають у макітрі 
мак, пшоно тощо’ (СУМ-4, с. 603)) як символи відмови, тобто зна-
ки, що сватання не вдалося. Це спричинило виникнення низки си-
нонімних та варіантних фразеологізмів, що вказує на їхнє широке 
використання в українській мові: годувати гарбузами (кого) ‘від-
мовляти тому, хто сватається’: «– У нас не попадайсь, зараз про-
вчимо, а найбільше тих, що добрих людей, замість рушників та го-
дують гарбузами» (Кв.-Осн.); «Дівчині вже вісімнадцять минуло, а 
вона й досі женихів гарбузами годує» (Стельмах) (ФСУМ-1, с. 179); 
давати (підносити, роздавати) / дати (піднести, пороздавати) 
гарбуза (гарбузів) (кому) ‘відмовляти кому-небудь у сватанні, зали-
цянні’: «Мокрина довго любила його [Миколу] та все давала гарбу-
зи своїм женихам» (Н.-Лев.); «Може з десяток женихів залітало на 
обійстя Вариводи, щоб одержати Ярину та пару добрячих волів з 
млином на підпряжку, так скажена дівка всім женихам роздала гар-
бузи» (Речм.); «– Гляди ж, – каже Петро, – мо’ й справді старости, 
то гарбуза дай їм…» (Тесл.); «Маринка наша довго ховалася, та син 
старости виказав, – він до неї колись сватався, а вона йому гарбуза 
піднесла» (Ів.); «І вже їй було так, що годів з двадцять, та може з 
сотню пороздавала гарбузів женихам» (Кв.-Осн.) (ФСУМ-1, с. 214); 
пахне гарбузом ‘передбачається відмова тому, хто сватається’: «Ой 
хороші дівчаточка, хто не гляне – ахне. Ой рад би я тебе сватать, та 
гарбузом пахне» (Забашта) (ФСУМ-2, с. 609); діставати /діста-
ти (покуштувати, схопити) гарбуза ‘одержувати відмову під час 

Розділ 5. Обрядова фразеологія як вияв історичної пам’яті українців



132

сватання, женихання, залицяння’: «Орися при першій же розмові 
нагадала йому Настю з Пісок.  – Дістав гарбуза від дочки хазяй-
ської, то тепер уже й біднячкою не гребуєш!» (Головко); «Не один з 
магнатів і князів… залицявся [до княжної]… і кожному довелось… 
покуштувати гарбуза» (Стор.) (ФСУМ-1, с. 248); піти з гарбузом (з 
гарбузами) ‘дістати відмову при сватанні’: «Ну що? Будемо свата-
ми, чи з гарбузами додому підеш?» (Стельмах) (ФСУМ-2, с. 643); 
остатися з гарбузом ‘дістати відмову під час сватання’: «Не один 
слав їй старостів, Та з гарбузом остався» (Граб.) (ФСУМ-2, с. 591); 
облизати макогін (макогона, м’яло) ‘зазнати невдачі, особливо у 
сватанні’: «Облизавши макогона, як кажуть, він повернувся ні з чим 
додому» (ФСУМ-2, с. 570). Дослідниця весільних фразеологізмів у 
східнослобожанських говірках Ірина Магрицька стверджувала, що 
«головною причиною введення рослини в обряд сватання був її ве-
ликий розмір і яскравий колір, які унеможливлювали приховання 
факту відмови» (Магрицька, 2003, с. 184).

На відмову під час сватання вказують і фразеологічні одиниці зі 
стрижневим компоненом облизень (від облизуватися, див. СУМ-5, 
с. 523)  – дістати (одержати) / діставати (одержувати) облиз-
ня; спіймати (піймати, вхопити) облизня, тобто залицяльник за-
лишався без нічого, з порожніми руками, і міг лише облизуватися 
на те, що хотів отримати. Приклади в контексті: «– Я боюсь дістати 
облизня, я хворобливо боюсь показатись смішним перед жінкою, 
яку люблю» (Гжицький); «Одержавши першого облизня, я пасую, 
скрадливою ходою обходжу лаву» (Речм.) (ФСУМ-1, с. 249); «Смі-
ялась [з Мартина] і одна з найкращих дівчат на селі…  – Мотря 
Коваленкова, що за нею усі парубки упадали та й облизня спійма-
ли, сміялась, а проте подавала йому рушники» (Григ.); «Невже він 
[Демко] думає, що Корній оддасть за його свою дочку? Але не дур-
ний, уміє зазіхати на чуже добро, знає, що єдина дочка, що все їй 
буде. Та тільки облизня піймає!» (Гр.); «Роман заслав старостів до 
однієї дуже гарної дівчини, але вхопив од неї облизня, потім заслав 
старостів до другої і потяг гарбуза» (Н.-Лев.) (ФСУМ-2, с. 850).

Яскраве народне забарвлення має фразеологізм давати / дати 
відкоша (одкоша) (кому), який теж пов’язаний з обрядом сватан-
ня й означає ‘не погоджуватися виходити заміж чи зустрічатися з  
кимсь’, тобто відсікати, відмовляти у сватанні чи залицянні. Йдеть-
ся про символічне «відкошення» (відштовхування) сватів через не-
прийняття пропозиції на шлюб. Також існує припущення, що цей 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



133

стійкий зворот утворений «у середовищі запорозьких козаків, що 
стояли кошем» (ЕСУМ-1, с. 393). Приклади в контексті: «– Кононен-
ко, запримітив я, підсипається до Христі. Вона дівчина, сам знаєш, 
строга, дає йому відкоша. То він і ремствує» (Грим.); «Треба йому 
знов дати одкоша. Надійсь, не видержить, одчепиться! Дочка ще мо-
лода», – думала Марта Кирилівна» (Н.-Лев.) (ФСУМ-1, с. 203). 

На сьогодні ці фразеологічні одиниці вживаються не лише в кон-
тексті сватання, а й як загальні вислови для відмови у будь-яких 
залицяннях чи пропозиціях. 

Весільні обряди також слугують генетичним джерелом стійких 
словосполучень, пов’язаних із одруженням, створенням сім’ї. Із 
прийняттям християнства шлюб (вінчання) став священним обря-
дом, що здійснювався у церкві та поєднував людей у вірності й лю-
бові (Скиба, 2011, с. 50). Так виникли фразеологізми брати / взяти 
шлюб (з ким і без додатка) у значенні ‘одружуватися, вінчатися з 
ким-небудь’: «[Матушка гуменя:] Тільки ти забуваєш, молодице, що 
то всі чужі, ти одна йому найближча, найдорожча. Ти з ним шлюб 
брала» (Мирний); «[Олеся:] Дівоча воля до шлюбу; а шлюб узяла – 
волю віддала» (Кроп.) (ФСУМ-1, с. 54) та виряджати до шлюбу 
(кого) у значенні ‘одружувати чи видавати заміж’: «Чутно за сце-
ною голос старої жінки… [Кассандра:] То весільна пісня! Се мати 
дочок виряджа до шлюбу» (Л. Укр.) (ФСУМ-1, с. 102). Стрижневий 
компонент шлюб у названих стійких зворотах запозичено з поль-
ської мови (ślub) та означає ‘обітниця; шлюб, одруження’, що похо-
дить від дієслів ślubić, ślubować ‘присягати’ (ЕСУМ-6, с. 441). Тобто 
йдеться про звичай під час вінчання давання обітниці – подружньої 
присяги перед Богом, де наречені як частина церковного таїнства 
урочисто обіцяють бути вірними, любити, піклуватися та підтри-
мувати одне одного до смерті. Етнологиня Іванна Черленяк, дослід-
жуючи атрибути й обрядодії весільного циклу на Закарпатті, навела 
цікавий факт, що до 1774 р. українці, які проживали у селах Воло-
веччини та Міжгірщини, після церковного вінчання не провадили 
спільне життя, а «розходились кожен до своєї хати. Це свідчить про 
те, що церковне благословення шлюбу в народній традиції не дава-
ло права на подружнє життя. Його санкціонувало лише повне ви-
конання весільного обряду. Такий стан речей стосувався всієї тери-
торії України, оскільки у 1774 р. за цариці Катерини ІІ вийшов указ 
про зобов’язання молодих жити разом після вінчання, не чекаючи  
весілля, і не розходитись під загрозою кари, призначеної за перелюб.  

Розділ 5. Обрядова фразеологія як вияв історичної пам’яті українців



134

У більшості сіл Закарпаття церковне вінчання відбувалось у день 
весілля» (Черленяк, 2017, с. 381).

Фразеологізми стати / ставати на рушнику (рушничку, рушни-
ки) (з ким) та ставити (становити) на рушник (на рушнику) (кого) 
походять із давнього українського весільного обряду, де молодята 
стоять на спеціально вишитому рушнику під час шлюбної церемо-
нії в церкві. Цей рушник символізує спільний шлях у майбутньому, 
з’єднання наречених у нову родину, а самі вирази стали синонімом 
до поняття «взяття шлюбу» або «одруження». Приклади в контек-
сті: «– Ми дякували, а він: “Що мені з такої дяки? Тоді мені подяку-
єте, як на рушнику з вашою кралею стану”» (П. Куліш); «[Химка:] 
Усі бачили, сам бог бачив, як ми перед ним у церкві на рушнику 
ставали, шлюб приймали» (Мирний); «Допоможи, боже, на руш-
ничку стати. Тоді не розлучать ні батько, ні мати» (Укр. пісні); «Не 
зглянулись, як ще місяць злетів, коли ми з Марією на рушники ста-
ли» (Мур.) (ФСУМ-2, с. 860); «Без любистку, заговорив  – силою 
тільки власного язика вона не раз і не два зводила докупи роз’єдна-
ні серденька, становила на рушнику навіть дітей кровних ворогів» 
(Л. Янов.) (ФСУМ-2, с. 858).

Варто також виокремити фразеологічні одиниці зі стрижневим 
компонентом вінець, походження яких має глибоке коріння у весіль-
них обрядах: вести до вінця (кого) ‘одружуватися з ким-небудь’: 
«Скільки-то перегоріло у його серці огню від того несказанного 
жалю, що інший перед очима взяв да й веде її до вінця» (П. Куліш) 
(ФСУМ-1, с. 75); іти / піти до вінця ‘одружуватися’: «Так спали 
довгими ночами по хатах і клунях старші степові дівчата з хлопця-
ми на досвітках. Аж поки не йшли до вінця» (Мас.); «Після вели-
кодня… і до вінця підемо» (Стельмах) (ФСУМ-1, с. 354); підводити 
/ підвести під вінець (кого) ‘спонукати до одруження кого-небудь’: 
«– Як закомизиться вона, то старі зв’язану підведуть під вінець» 
(Стельмах) (ФСУМ-2, с. 632); стати / ставати під вінець (з ким) 
‘обвінчатися, одружитися’: «– Уперше ви приходили до мене ра-
дитись, Іване Семеновичу, коли небіжчиця… тільки-но мала ото 
стати з вами під вінець?» (Ю. Янов.) (ФСУМ-2, с. 860); стояти під 
вінцем ‘вінчатися’: «Чом її грім не вбив або земля не запалася над 
нею, коли вона стояла під вінцем!» (Коцюб.) (ФСУМ-2, с. 865). Тра-
диційно вінець у наведеному контексті асоціюється з вінком, що, 
відповідно до давнього звичаю, одягали на голову нареченим під 
час вінчання як символ шлюбу та поєднання доль (Бігусяк, 2000, 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



135

с. 129). З часом стійкі звороти з компонентом вінець втратили свою 
первісну, обрядову складову й почали вживатися у значенні ‘одру-
ження’, тобто поєднання двох людей у шлюбі.

Із давнім обрядом покривання голови молодої, що символізува-
ло зміну її соціального статусу з дівчини на жінку, господиню дому, 
походять фразеологізми зав’язати голову (хустку), покривати / по-
крити голову (голівоньку) в значенні ‘одружуватися’: «Уляна дуже 
молодою зав’язала голову» (Н.-Лев.); «Не вернеться чорнобривий 
Та й не привітає, Не розплете довгу косу, Хустку не зав’яже…» 
(Шевч.) (ФСУМ-1, 301); «– Ховайся, ховайся, дівчино! Час тобі 
скидати квітки та покривати голову хусткою!  – крикнув Василь» 
(Н.-Лев.); «– Свята Покрівонько, покрий мені голівоньку» (Номис) 
(ФСУМ-2, с. 667). Цей обряд був частиною весільного ритуалу, 
коли дівчину, що раніше ходила з непокритою головою (часто з ві-
ночком), покривали хусткою, очіпком чи переміткою (Васильченко, 
2010, с. 74; Трачук, 2023, с. 136), щоб не було видно волосся, а її 
вінок віддавали, адже у традиційній українській культурі головний 
убір був важливим оберегом і символом сімейного стану. Покриття 
голови символізувало кінець її молодості, а також акцентувало на 
її приналежності до статусу заміжньої жінки (Пономарьов, 1994, 
с. 278). Тож основою наведених вище фразеологізмів є ідея «зміна 
зовнішності – зміна статусу». 

Важливою подією в українців, яка зміцнювала сім’ю, завжди 
вважалося народження дитини. Так, на початок нового життя вка-
зують фразеологізми з компонентом світ, що походять від мета-
форичного уявлення про народження як вихід людини з «темряви» 
(небуття) у «світло» (життя) (Венжинович, 2010, с. 34; Кононенко, 
1991, с. 32), наприклад: побачити світ – ‘народитися’: «Ми про-
йдемо, мій син, по харківському бруку, де ти побачив світ, де я по-
чув твій сміх» (Сос.); «Там, в тих суворих тундрових просторах, 
в ночах табірного тяжкого існування побачили світ його крихітні 
доньки» (Гончар) (ФСУМ-2, с. 650); приходити / прийти у світ (на 
світ) – ‘народжуватися / народитися’: «Сам Амор Діонин, кажуть, 
серед нив прийшов у світ» (Зеров); «Відколи Гапка прийшла на 
світ, Мартоха злагодніла до чоловіка (Л. Укр.) (ФСУМ-2, с. 701).

Із релігійним уявленням про світ як творіння Бога пов’язаний 
фразеологізм приводити / привести на світ божий (кого) у значенні 
‘давати життя, народжувати дитину’, наголошуючи на важливості  
та божественній природі народження: «Пані… віддалася вчасно і 

Розділ 5. Обрядова фразеологія як вияв історичної пам’яті українців



136

від того часу жила буквально на те, щоб приводити дітей на світ 
і плекати їх» (Коб.); «А дівчина гине… Якби сама, ще й нічого, 
А то й стара мати, Що привела на світ божий, Мусить погибати» 
(Шевч.); «Іванова мати привела на світ дванадцятеро дітей» (Томч.) 
(ФСУМ-2, с. 690). 

Інколи дитина може народитися «в сорочці» (за народним віру-
ванням «сорочка» – це навколоплідний міхур), що є рідкісним яви-
щем. Тож вважалося, що це приносить дитині щастя та захист від 
бід. Існував навіть звичай зберігати цю «сорочку» як талісман, заз-
далегідь висушивши, і носити її при собі аж до смерті, щоб не втра-
тити свого щастя й удачі (Бондаренко, 2018, с. 27). Із часом виник 
образний вислів народитися (вродитися) в сорочці у значенні ‘бути 
везучим, удачливим, щасливим’: «Він народився в сорочці. Він до-
сяг усього, чого тільки може побажати собі найвибагливіший че-
столюбець. Так гадають усі» (Шовк.); «Василь народився в сорочці. 
Інакше, як пояснити, що з першого й до останнього дня війни про-
воював у піхоті й відбувся лише легкою контузією?» (Підс.); «Вони 
саме ставили підписи під актом, коли до кімнати вбігла молоденька 
сестра, сповістила дзвінко: все пройшло добре!.. Просто-таки в со-
рочці вродився!» (Гончар) (ФСУМ-2, с. 533). 

Виникнення стійкого звороту народитися під щасливою зіркою 
(зорею) пов’язане з давніми уявленнями про вплив небесних світил 
на долю людини й означає, що людина має щасливий початок жит-
тя, її супроводжує успіх і везіння у справах. Приклади в контексті: 
«Про удачливих кажуть: народився під щасливою зіркою» (Укр.); 
«На прощання сказав пораненому Василеві старший лейтенант: – 
Під щасливою зорею ти родився» (Горд.) (ФСУМ-2, с. 533).

Джерелом для формування української фразеології слугують і 
поховальні обряди, зберігаючи в собі етнокультурну інформацію 
про традиції українців. «Для того, щоб згладити біль втрати близь-
кої людини, народ виробив світоглядні уявлення про смерть, похо-
вання і пошанування мертвих» (Савчин, 1995, с. 19). Люди вірили 
у вічне життя, безсмертність душі та воскресіння тіла. Так, евфе-
містичні вислови відправитися на той світ ‘померти, загинути’: 
«Від злиденного життя можна й на той світ відправитися» (ФСУМ-
1, 124); іти (переходити) / піти (перейти, попереходити) на той 
світ ‘умирати’: «Хіба я йду на той світ?» (Л. Укр.); «На той світ 
тихий перейти» (Шевч.); «Давні товариші його… деякі вже й на той 
світ попереходили» (Мирний) (ФСУМ-1, 353) походять від давніх 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



137

народних уявлень про життя після смерті та два світи: світ живих і 
світ померлих, який вважався «іншим», «тим». Життя після смер-
ті асоціюється з вічністю, безсмертям, наприклад: переноситися / 
перенестися у вічність ‘помирати’: «Наймолодший синок… пере-
нісся через недбалість мачухи у вічність» (Коб.) (ФСУМ-2, 620). 
Також в уявленні українців смерть постає як конкретна істота, яка 
приходить раптово, без попередження, може заглядати в очі, і в 
такий спосіб забрати душу людини. Наприклад, смерть заглядає 
(дивиться, зазирає і т. ін.) / заглянула (подивилась і т. ін.) в очі 
(кому) ‘хто-небудь може померти, близький до кончини, загибелі’: 
«Почалося тривожне підпільне життя… Тричі за цей час ловили 
мене гестапівці й поліцаї. Тричі за цей час заглядала мені у вічі 
смерть» (Дмит.); «Скупий титар, бачачи, що смерть заглянула йому 
в очі, благально протягнув: – Рятуй мою душу, Трохим… Сто кар-
бованців дам» (Стельмах) (ФСУМ-2, с. 833); смерть узяла (забра-
ла, прибрала) (кого) ‘хто-небудь помер чи загинув’: «Умерла баба… 
не буде більше баби… Смерть узяла бабусю» (Мирний); «Він сві-
домо пішов на страту. Не хотів животіти, псувати життя іншим і 
мучитися самому. Віра розуміла це. Розуміла, що смерть однаково 
прибрала б його незабаром, а плакала» (Перв.) (ФСУМ-2, с. 834). 
Смерть також може поставати у вигляді людського скелета з косою 
в руках. Коса як інструмент асоціюється зі жнивами, що символі-
зує збирання врожаю, наразі – душ померлих. Наприклад, смерть 
занесла (свою) гостру косу (над ким) ‘хто-небудь може померти, 
загинути’: «Часом вона [Марія] зупинялась. Потім схоплювалась 
і бігла знову. Бігла від смерті, що вже було занесла над нею свою 
гостру косу» (Цюпа) (ФСУМ-2, с. 833); смерть косить (скосила) 
(кого) ‘хто-небудь помирає (помер), гине (загинув): «Не можна і й 
підвести обличчя до кулеметного щита. У нім є проріз для прицілу, 
смерть крізь нього нас косила» (Сос.) (ФСУМ-2, с. 834); смерть 
стоїть з косою за плечима ‘хто-небудь скоро помре, близький до 
кончини, загибелі’: «Коли чоловік постарів і відчув, що смерть сто-
їть з косою за плечима, покликав своїх хлопців і сказав: – Я, діти 
мої, буду вже вмирати» (Казки…) (ФСУМ-2, 834); смерть трясе / 
потрясла косою ‘хто-небудь скоро помре, близький до кончини, за-
гибелі’: «Спасибі, зіронько! – минає Не ясний день мій; вже смер-
кає, Над головою вже трясе Косою смерть» (Шевч.); «Одчайний 
людський зойк в тумані дзвенить і падає: смерть потрясла косою, 
туманом пішла, як ладан» (Ю. Янов.) (ФСУМ-2, с. 834).

Розділ 5. Обрядова фразеологія як вияв історичної пам’яті українців



138

З архаїчної уяви про смерть як про далеку дорогу, що вимага-
ла ритуального супроводу до потойбічного світу, походить фразе-
ологізм проводжати / провести в останню путь (кого) у значенні 
‘хоронити, ховати кого-небудь’ («Вранці небіжчика перенесли на 
козацький байдак, і вся флотилія вирушила до Кінбурна, проводжа-
ючи бойового отамана в останню путь» (Дор.); «– Бачте, – говорить 
молодичка, – в баби не так і багато близьких людей, що прийдуть 
провести її в останню путь» (Гуц.)) (ФСУМ-2, с. 704). Остання 
путь – це символічна дорога, що веде до кінця людського життя, 
до вічності. 

Від старовинного звичаю, коли людина віддає останній поклін 
або виконує ритуал на знак пошани до покійного, утворився стій-
кий зворот віддавати / віддати останню шану (кому) у значенні 
‘виражати пошану до померлого, прощаючись з ним’: «В голубе 
квітневе небо вдарили раптом рушниці, віддаючи останню шану 
політрукові і його бойовим товаришам» (Цюпа); «Вдарив і дзвін 
похоронний… Нічого, мабуть, ждать: Треба людині сторонній 
Шану останню віддать» (Граб.) (ФСУМ-1, с. 118). «Вважалося, що 
померлі здатні опікуватися добробутом і щастям живих. Шанобли-
ве ставлення до померлих благодатно впливає на живих нащадків, 
сприяє регулярним змінам у природі, урожайності полів і садів» 
(Борисенко, 2016, с. 227).

В українській мові існує фразеологізм на ладан дихати у зна-
ченні ‘бути близьким до смерті’ («[Тарас:] Багато вже не стало 
тих, що воювали разом! Один Кадило ще живий, та й той на ладан 
дише» (К.-Карий)) (ФСУМ-1, с. 240). Виникнення його зумовлено 
дотриманням християнського звичаю, коли хворих перед смертю 
сповідали, причащали та кадили ладаном (ароматною смолою), що 
виділяє сильний запах під час горіння. Цей процес символізував ос-
таннє «дихання» людини на межі смерті, що й закріпилося у стій-
кому звороті.

В українській культурі існував звичай класти померлих на лаву 
в хаті для прощання перед похованням. «Її застеляли тканиною, на 
неї клали тіло, вдягнуте у святковий одяг. На лаві покійника готува-
ли до поховання: обмивали, вдягали. Потім перекладали у труну» 
(Пахолок, 2008, с. 344). Лава була тимчасовим місцем спочинку не-
біжчика, символом смерті, тож фразеологізми витягтися (витягну-
тися) вздовж лави («Але я колись таки спишу твою шкуру вздовж і 
впоперек! …То й сам уздовж лави витягнешся! – стиснув сухий ку-

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



139

лак» (Стельм.)) (ФСУМ-1, с. 110); лежати на лаві («– Скорше буду 
на лаві лежати! Ти заженеш мене в сиру землю!» (Коб.)) (ФСУМ-1, 
с. 419); лягти вздовж лави («З такої страви ляжеш вздовж лави!» 
(Укр. присл.)) (ФСУМ-1, с. 455) стали уособленням цього процесу.

У фразеологічній одиниці винести / виносити ногами вперед 
(наперед) (кого) ‘умерти або поховати кого-небудь’ («Мешканців 
не видно – поховалися десь чи вибралися, а кого й винесли нога-
ми вперед» (Хор.); «Скоро винесемо з хати всіх [окупантів] ногами 
наперед» (Голов.)) (ФСУМ-1, 96) простежуємо зв’язки з ритуалом 
«прощання» небіжчика з хатою, пов’язаним із культом померлих 
предків і який був складовою частиною похоронного обряду: по-
мерлого виносили ногами вперед, щоб він уже не вернувся (Бори-
сенко, 2016, с. 226; Павлюк, Горинь, Кирчів, 1994, с. 238).

Зв’язок із поховальним обрядом мають фразеологізми зі стриж-
невими компонентами земля та могила ‘яма для поховання помер-
лого’ або ‘насип над похованим’ (ЕСУМ-3, с. 493): віддавати / від-
дати тіло землі – ‘ховати, хоронити когось’: «На Каневській горі 
віддали землі тіло Т. Г. Шевченка» (ФСУМ-1, с. 118); засипати 
землею (кого) ‘похоронити’: «Харитін опам’ятався й схаменувсь. – 
Батька тільки що засипали землею, а я вже грішу грішними дум-
ками!» (ФСУМ-1, с. 317); із сирою землею повінчатися ‘померти’: 
«Саливон сповістив урочисту новину, що вже деякі дівчата в Німеч-
чині насправляли повні скрині одежі, повиходили заміж… – Із си-
рою землею повінчалися! – гнівними голосами вигукували дівчата» 
(Горд.) (ФСУМ-2, с. 654); іти (лягати) / піти (лягти) в сиру землю 
‘умирати’: «– Іди собі, мале дитя, у сиру землю, поки не зазнало 
лиха, іди малим – і краще, і легше» (Мирний); «[Наум:] Не остав 
мене, Господи… Цілий вік ти мене милував, а на старості, як мені 
треба було у землю лягати, послав ти мені таке горенько!» (Кв.-
Осн.) (ФСУМ-1, с. 353); лежати в землі ‘бути похованим, покоїти-
ся’: «Перед її очима в круговороті виринали рідні обличчя, і поруч 
з живими воскресали й ті, що вже давно лежали в землі» (Стель-
мах) (ФСУМ-1, с. 419); насипати землі на груди (кому) ‘поховати 
померлого, здійснити поховальний обряд’: «Уже, мабуть, років з 
п’ять минуло, як насипали вдові землі на груди» (ФСУМ-2, с. 533); 
пахне (смердить) землею (від кого) ‘хто-небудь дуже старий, близь-
кий до смерті’: «Од неї пахне вже землею. Уже й мене не пізнає!» 
(Шевч.) (ФСУМ-2, с. 610); покритися землею ‘померти’: «Лег-
ше, мої любі, покриться землею, Ніж бачить, як другий, багатий,  

Розділ 5. Обрядова фразеологія як вияв історичної пам’яті українців



140

старий, Цілує за гроші, вінчається з нею» (Шевч.) (ФСУМ-2, 
с. 667); дивитися в могилу ‘бути тяжко хворим, близьким до смер-
ті’ (ФСУМ-1, с. 235); зійти / сходити в могилу (в землю) ‘умерти’: 
«[Андромаха:] Задля мене було б вже корисніш В землю зійти, як 
тебе [Гектора] я утрачу» (Ант. літ.); «Один за одним сходять у мо-
гилу Ті, з ким топтали ми житейську путь» (Дмит.) (ФСУМ-1, с. 
335); знайти могилу ‘загинути, померти’: «Він чекав, що зараз роз-
ступиться земля й поглине зухвалого Септара або грішник знайде 
собі могилу під руїнами башти» (Коцюб.) (ФСУМ-1, с. 340); обома 
ногами (вже) в могилі ‘такий, що скоро помре’: «[Мати:] Хто ж це 
буде терпіти таку наругу? Коли ось цей Петро он обома ногами вже 
в могилі, а й той перед ними [фашистами] шапки не зняв, не схилив 
голови» (Збан.) (ФСУМ-1, с. 500); (сира) могила узяла (прийняла і 
т. ін.) (кого) ‘хтось помер’: «Гей, однолітки, чи й вам так болить 
часом серце? Та де! – Тих узяла могила, а решта замкнулася в баш-
тах поважної старості» (Ю. Янов.) (ФСУМ-1, с. 500); піти в могилу 
‘загинути, вмерти’: «При мені вже тоді з діток Марушка четверта в 
могилу пішла» (Тесл.) (ФСУМ-2, с. 643).

Відомо, що ще в добу Трипільської культури був поширений 
культ землі, тому покійників почали ховати саме в землю, яка 
символізувала природний цикл життя і смерті, а на місці похован-
ня насипали «високий земляний або кам’яний насип – “курган”» 
(УВС, с. 156), який ще називають могилою. Зауважу, що в струк-
турі аналізованих фразеологічних одиниць зафіксовано уживан-
ня синонімів до компонента могила: гріб–домовина–труна, що 
зумовлено традицією в українців, яка набула поширення після 
прийняття християнства, ховати покійника у дерев’яній труні. Ос-
тання, згідно з вірою у загальне воскресіння, слугує тимчасовим 
прихистком, домом для померлого. Наприклад: лягти (лягати) в 
могилу (в домовину, в труну, в гріб) ‘померти, загинути’: «Грабов-
ський багато зазнав тортур, але залишився до кінця незламним, 
хоча й передчасно ліг у могилу!» (Нар. тв. та етн.); «Чи я знай-
ду спочинок за життя, А тоді, як ляжу в домовину?» (Вороний); 
«Краще в труну ляжу!» (Тют.); «– Тебе ж до жизні [життя] рідна 
[мати] в’яже, Уб’ють тебе, вона в гріб ляже» (Котл.) (ФСУМ-1, с. 
455); стояти над могилою (гробом) ‘бути близьким до смерті’: «В 
самоті стою над могилою» (Граб.); «Я над гробом стою» (Сл. Гр.) 
(ФСУМ-2, с. 864); стояти однією ногою в могилі (в труні, в гробі) 
‘перебувати в стані повного виснаження, на грані смерті’: «Вона, 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



141

Денисе Івановичу, виходжувала навіть таких, які однією ногою в 
могилі стояли» (Стельмах); «Ти вже оджив своє і однією ногою 
стоїш у труні!» (Кроп.); «Одною ногою в гробі стоїть, а ще зле 
творить» (Укр. присл.) (ФСУМ-2, с. 865).

Для опису смерті людини уживаються стійкі звороти з компо-
нентом дуб, походження яких, імовірно, пов’язане з давньою тра-
дицією виготовлення трун для заможних і знатних людей із дубо-
вих дощок (Бондаренко, 2018, с. 27), що відзначалися міцністю, але 
були трудомісткими в обробці. Наприклад, врізати дуба: «Можна 
й дуба врізати, моржуючи» (Збан.) (ФСУМ-1, с. 151); дати дуба: 
«[Пріська:] Думають, що мати прикидається недужою… Повірять 
тільки, як колись дуба дасть мати» (Вас.) (ФСУМ-1, с. 221); дубом 
одубитися: «Настане час, і дубом одубляться ті, хто чинить зло й 
несправедливість» (ФСУМ-2, с. 581).

Отже, дослідження обрядової фразеології допомагає виявити 
культурні коди та символи, що передають глибокий зміст і пов’я-
зані з предметами, рослинами й діями; дає змогу краще зрозуміти 
історичний контекст, у якому формувалися певні обряди, та роль 
обрядової фразеології у збереженні історичної пам’яті.

ДЖЕРЕЛА ТА ЛІТЕРАТУРА
Бігусяк, М. (2000). Із спостережень над весільною лексикою гуцуль-

ського говору. Гуцульські говірки: Лінгвістичні та етнолінгвістичні до-
слідження, 125–148.

Бодак, В. А. (2000). Релігійна обрядовість в її соціальних реаліях. Київ.
Бойчук, Х. (2017). Весільна обрядовість Городенківщини (за матеріа-

лами експедиції 2016 р.). Народознавчі зошити, 1(133), 154–159.
Бондаренко, М. (2018). Фразеологічні одиниці з флористичним компо-

нентом у мовній картині світу українця. Мовні і концептуальні картини 
світу, 2(64), 23–29.

Борисенко, В. (2016). Сімейна обрядовість українців ХХ – початку ХХІ 
століття. Київ.

Васильченко, В. (2010). Відображення українськими обрядовими 
фразеологізмами статусної зміни зовнішності людини. Українська мова,  
1, 67–81.

Венжинович, Н. (2010). Позитивна репрезентація людини у фразеоло-
гізмах української мови. Українська мова, 2, 33–43.

Дем’яненко, Н. (2024). Фразеологізми на позначення народних звичаїв 
та обрядів у польсько-українському міжкультурному діалозі. Київські по-
лоністичні студії, 40, 334–351.

Розділ 5. Обрядова фразеологія як вияв історичної пам’яті українців



142

Д’якова, Т. О. (2012). Етнокультурне підґрунтя фразеології вдалого 
сватання в українських східнослобожанських говірках. Науковий часопис 
Національного педагогічного університету імені М. П. Драгоманова. Се-
рія 10. Проблеми граматики і лексикології української мови, 9, 18–20.

ЕСУМ-1: Мельничук, О. С. (гол. ред.). (1982). Етимологічний словник 
української мови: в 7 т. (Т. 1: А–Г). Київ.

ЕСУМ-3: Мельничук, О. С. (гол. ред.). (1989). тимологічний словник 
української мови: в 7 т. (Т. 3: Кора–М). Київ.

ЕСУМ-6: Мельничук, О. С. (гол. ред.). (2012). тимологічний словник 
української мови: в 7 т. (Т. 6: У–Я). Київ.

Йовенко, Л., Терешко, І. (2022). Обряд випікання весільного короваю: 
часо-просторовий вимір (за матеріалами історичної Уманщини). Наро-
дознавчі зошити, 4(166), 876–884.

Коваленко, Н. (2024). Мовна реалізація архетипних уявлень про дотри-
мання звичаїв та обрядів. Народознавчі зошити, 3(177), 663–669.

Кожолянко, О. В. (2005). Передшлюбна весільна обрядовість українців 
Буковини (кін. XIX–ХХ ст.) [автореф. дис. … канд. іст. наук, Прикарпат-
ський національний університет імені Василя Стефаника]. Івано-Фран-
ківськ.

Кононенко, В. І. (1991). Словесні символи в семантичній структурі 
фраземи. Мовознавство, 6, 30–36.

Магрицька, І. (2003). Семантична структура і культурна мотивація ве-
сільних фразеологізмів у східнослобожанських говірках. Діалектологічні 
студії. 2: Мова і культура, 182–193.

Миголинець, О. (2020). Фраземи, пов’язані з весільною обрядовістю, в 
українських закарпатських говірках. Науковий вісник Ужгородського уні-
верситету. Серія: Філологія, 2(44), 219–223.

Павлюк, С. П., Горинь, Г. Й., Кирчів, Р. Ф. (1994). Українське наро-
дознавство. Львів.

Пахолок, С. (2008). Прояви народного етикету у похоронній обрядо-
вості українців. Науковий часопис НПУ імені М. П. Драгоманова. Серія 6. 
Історичні науки, 1, 343–350.

Пилипак, М. А. (2011). Весільна обрядовість Східного Поділля сере-
дини ХХ  – початку ХХІ століття: типологія, специфіка, динаміка та 
географія побутування (на матеріалі картографування) [дис. … канд. 
філол. наук, Інститут мистецтвознавства, фольклористики та етнології 
ім. М. Т. Рильського]. Київ. 

Пономарьов, А. (1994). Українська етнографія. Курс лекцій. Київ.
Савчин, Л. М. (1995). Звичаєва сімейно-побутова обрядовість та її 

значення в традиційній культурі волинського Полісся (на матеріалах по-
льових досліджень 20–30-х рр. ХХ ст.) [автореф. дис. … канд. іст. наук, 
Київський державний інститут культури]. Київ.

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



143

Скиба, О. В. (2011). Весільна обрядовість Східної Слобожанщини: су-
часна інтерпретація. Луганськ.

СУМ-4: Білодід, І. К. (гол. ред.). (1973). Словник української мови: в 
11 т. (Т. 4: І–М). Київ.

СУМ-5: Білодід, І. К. (гол. ред.). (1974). Словник української мови: в 
11 т. (Т. 5: Н–О). Київ.

Трачук, К. (2023). Концепт «багатство» в українській весільній обрядо-
вості. Актуальні питання гуманітарних наук, 59(3), 134–138.

УВС: Данилюк, Н. (упоряд.). (2004). Україна в словах: мовокраїноз-
навчий словник-довідник. Київ.

ФСУМ-1: Паламарчук, Л. С. (гол. ред.). (1999). Фразеологічний слов-
ник української мови: у 2 кн., 1. Київ.

ФСУМ-2: Паламарчук, Л. С. (гол. ред.). (1999). Фразеологічний слов-
ник української мови: у 2 кн., 2. Київ.

Черленяк, І. (2017). Атрибути та обрядодії весільного циклу на Закар-
патті: семантика, семіотика та символіка. Народознавчі зошити, 2(134), 
380–390.

Ірина ЧЕРЕВКО

Розділ 5. Обрядова фразеологія як вияв історичної пам’яті українців


