
144

DOI: https://doi.org/10.33402/pp.2025-144-166

РОЗДІЛ 6
УСНА ІСТОРІЯ ЯК ЗАСІБ ЗБЕРЕЖЕННЯ  

НАЦІОНАЛЬНОЇ ПАМ’ЯТІ

Oral history в різних її виявах ‒ історія країни у візії простої 
людини. Це мініісторії українців, опис їхніх проблем й успіхів, 
радощів, сподівань та переживань.

Сучасні методологічні підходи до усної історії акцентують пе-
редусім на просторовому вимірі й на локальному топосі: де саме 
відбувалися події, як простір впливає на пам’ять і як місцевий 
досвід формує наше уявлення про минуле. Саме локальна істо-
рія ‒ історія міст, сіл, історія конкретних родин ‒ дає змогу по-
бачити велику історію крізь особистий досвід. Зокрема Ярослава 
Верменич, аналізуючи проблематику просторових вимірів у істо-
ричних дослідженнях, наголошує на значущості локальної історії 
та просторової ідентичності як важливих чинників розуміння ми-
нулого (Верменич, 2007, с. 13). У цьому ж руслі Пол Томсон (Paul 
Thompson) трактує усну історію як процес, що охоплює соціаль-
ний і просторовий виміри, наголошуючи на безпосередньому 
зв’язку між особистим досвідом і місцем подій (Thompson, 1978, 
р. 20‒40). Майкл Фріш (Michael Frisch) звертає увагу й на тери-
торіальні аспекти спогадів, зокрема на те, як простір впливає на 
спогади і на способи їх інтерпретації (Frisch, 1990, с. 45‒60) та ін.

Розвиток нового наукового напряму ‒ усної історії, а також де-
далі більше зацікавлення цією темою в останні роки ХХ  ст. не 
випадкові. Адже усні оповіді дають змогу зафіксувати досвід не 
тільки конкретної людини на тлі доби, а й осмислити події якогось 
конкретного періоду історії очима особистості, яка їх пережила. 
Саме тому людина є не лише суб’єктом історії, а і її творцем. Осо-
бливо важливо, щоб ті, хто пережив складні та буремні моменти, 
воєнне лихоліття, не опинилися на марґінесі свого часу. Усна іс-
торія, заснована на свідченнях очевидців або ж тих, хто зберіг у 
пам’яті перекази своїх родичів, ‒ це передусім спроба відтворити 
історію крізь призму особистого життя і зберегти щось надзви-
чайно цінне. Адже усна розповідь, якщо її не зафіксувати, може 
просто зникнути, зберігаючись лише в тимчасовій пам’яті слуха-
чів, а переказане, як відомо, часто спотворюється: пам’ять часто 



145

неточна і змінна. Натомість записане має шанс стати вічним та 
«зіграти свою роль» у загальній історичній картині. Записуючи 
спогади, ми не просто документуємо минуле, а й долучаємося до 
створення живої історії народу, історії, якої не знайдемо в кла-
сичних підручниках. Це не сухий фактаж, а розповіді про реальні 
пережиті події. Усна історія зберігає спогади про події та формує 
те, що дедалі частіше називають просторовою пам’яттю, коли 
місце події стає невід’ємним складником колективного самоусві-
домлення. Це дає змогу відновити історичну ідентичність, а до-
слідникам ‒ зрозуміти, як локальний контекст впливає загалом на 
інтерпретації минулого.

Джерельною базою слугували записи уродженця Болехова лек-
сикографа-аматора Юрія Гнатишака, зібрані в словнику «Слова 
з Болехова» (СБ, 2017) та у виданні «Лексикон болехівський: ос-
таннє і стародавнє» (ЛБ), що становлять цілісний корпус даних, 
які було систематизовано й проаналізовано для дослідження усної 
історії міста. Вибір цих джерел зумовлений їх унікальним куль-
турним і лінгвістичним матеріалом, а також методологічною по-
слідовністю у збиранні матеріалу. Укладач намагався зафіксувати 
знайому йому з дитинства лексику, тож словник є передусім діа-
лектологічним джерелом. Водночас ця праця від початку не була 
традиційною для діалектної лексикографії, адже цитатний мате-
ріал (записи усного мовлення) доповнено прикладами художніх 
творів представників галицького письменства, що засвідчують, 
як «південно-західне наріччя було вартісним чинником у творенні 
літературної мови в Галичині» (Хобзей, 2017, с. 8). 

Словникові статті проілюстровано розлогими цитатами ‒ за-
писами усного мовлення місцевих мешканців. Однак авторові та 
співавторам-лексикографам було шкода записаного колосального 
матеріалу, який не вкладався в обсяги словника, відтак цей чин-
ник і став поштовхом до появи окремого видання ‒ «Болехівські 
бувальщини» (ББ), яке й репрезентувало уже не уривки, а повно-
цінні, великі за обсягом тексти, що зафіксували життя досить зна-
чущого на карті історії Західної України м. Болехова. Автор і далі 
не зупиняється на досягнутому і разом зі співавторами готує до 
друку друге видання словника, значно доповнене не тільки лек-
сичним матеріалом, а й повноцінними цитатами-текстами. Тексти 
мають ще одну особливість: за кожною розповіддю, кожним тек-
стом прихована конкретна особа, хоча й немає підписаного імені  

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



146

чи паспортизації. Однак уважний читач уже через кількадесят 
сторінок упізнає оповідача та його родину. Відсутність паспор-
тизації чи прізвища оповідача під кожною історією радше ак-
центує на колективному типі усної історії: розповіді формують 
образ цілого міста, постаючи важливими фрагментами великого 
національного наративу. У цьому сенсі усна історія, записана в 
Болехові, є синтезом особистого, локального та загальнонаціо-
нального. Варто наголосити, що всі книжки: словник і тексти ‒ 
передусім записи діалектного мовлення, представлені великими 
за обсягом текстами, які вилилися у справжню oral history. Юрій 
Гнатишак не обмежувався запитаннями щодо значення слів або 
усталених висловів; його метод передбачав вільну розмову, що 
давало змогу його співбесідниками не стримуватися у словах і 
реакціях. Носії говірки не намагалися наслідувати літературне 
мовлення, адже спілкувалися зі «своїм» односельцем, що забез-
печило довіру і природність. У суті речі саме діалект передає 
локальний культурний код і в цьому випадкові стає мовою ло-
кальної історії. 

Записи охоплюють найрізноманітнішу тематику: війни, голод, 
Голокост, депортації, міжнаціональні контакти, репресії, парти-
занський рух тощо. Отже, пропоновані записи подвійно цінні, 
адже Болехів ‒ унікальне місце пам’яті. По-перше, воно розташо-
ване на перетині культур, його формує багатокультурне середови-
ще ‒ українці, євреї, поляки, німці. По-друге, історія Болехова є 
прикладом мікрокосму української історії (міжетнічність, війна, 
радянський період, часи незалежної України, російсько-україн-
ська війна), це місто, що пережило німецьку окупацію, сталінські 
депортації, Голокост, воно має «свою» історію тих подій, що до-
повнює загальне тло історії Галичини. 

Водночас практика запису або створення усної історії стика-
ється зі справжніми викликами: це передусім субʼєктивність спо-
гадів, вплив сучасних медіа і політичних контекстів. Однак ці мо-
менти аж ніяк не знецінюють її, а навпаки ‒ зумовлюють потребу 
критичного аналізу та міждисциплінарного підходу, що робить 
усну історію динамічним полем досліджень. Звичайно, наймасш-
табнішою темою усних історій є воєнний період. Однак, як слуш-
но зауважив Рон Кеппс (Ron Capps) (Кеппс, 2021, с. 20), ідеться 
не лише про саму війну, а й про воєнний досвід, у якому кожна 
розповідь ‒ це індивідуальне переосмислення пережитого. 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



147

Зауважу, що зосередження дослідника на усній історії якоїсь 
конкретної місцевості, намагання сфокусуватися на унікальності 
минулого досвіду її мешканців дає змогу не тільки відтворити 
місцеві ідеологічні погляди. Часто це допомагає виявити й допов-
нити культурно-політичні, ідеологічні, національні погляди від-
повідних груп суспільства в конкретний період історії. Отже, такі 
усні історії аж ніяк не можна трактувати як відокремлений дослід-
ницький матеріал до загального досвіду історії, це не є винятково 
особистісні хроніки. Його історія – це не тільки ілюстративний 
матеріал до загальної історії, а й просторово та соціально марко-
ване відображення взаємодії у визначених часових межах (Вер-
менич, 2007, с. 15). У пропонованих історіях часто є аналітичні 
судження місцевих мешканців, які мають власне чітке ставлення 
до подій, сформоване й виплекане досвідом минулих поколінь. 
Критичне осмислення, життєвий досвід і т. зв. народна мудрість 
дають змогу оповідачеві висловлювати свою думку не лише про 
сучасність, а й про минуле своїх предків, про те, що було передане 
йому у формі усної історії. Саме така здатність до рефлексії та 
аналітичного мислення надає усній історії важливості як джерела 
наукового знання. 

Усвідомлення того, що загальнонаціональні історичні метана-
ративи не завжди охоплюють унікальний досвід людини у локаль-
ному культурному середовищі, спонукало до актуалізації просто-
рового підходу в історичних студіях. Зросла увага до об’єктів, які 
раніше вважалися периферійними, ‒ до регіональних і локальних 
соціумів. Перехід від традиційного історичного дослідження, за-
снованого на документальному матеріалі, до історієписання як ав-
торської інтерпретації фактів, що допускає множинність поглядів 
і навіть припущення про можливу умовність або неоднозначність 
фактів, зруйнували уявлення про «єдиноправильну» версію істо-
ричного процесу (Верменич, 2007, с. 13). Саме тому, вважає Я. 
Верменич, «локалізм в історичних дослідженнях ‒ запорука від-
ходу від схематизму, метод заглиблення у масив інформації, мак-
симально наближений до людини» (Верменич, 2007, с. 15).

Усна історія – це розповідь, під час якої респонденти, взаємо-
діючи з інтерв’юером, осмислюють свій індивідуальний досвід 
і співвідносять його з офіційними історичними дискурсами та 
макросоціальними процесами. Тоді історія кожної української ро-
дини стає частинкою історії України.

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



148

Різні покоління мешканців Болехова є учасниками або свідками 
багатьох важливих подій історії українського народу. Вони розпо-
відають про те, як Україна здобувала незалежність, про «партиза-
нку» і про «хлопців з лісу», про своїх сусідів ‒ нині відомих діячів 
або спортсменів, про давні місцевості на території їхнього міста, 
які збереглися хіба в пам’яті найстаршого покоління. Ось так, за 
відомостями та уявленнями представників болехівської спільноти 
про минуле, і формується спільна історична пам’ять. 

Звичайно, одні і ті ж події різні оповідачі згадують і можуть 
трактувати по-різному, вони можуть мати різне бачення цих по-
дій і відповідно різне ставлення до деяких. Зазвичай інтерпрета-
ція розгортається у площині опозиції «свій»‒«чужий». Відтак 
це може проєктуватися у площину «хороший»‒«поганий». Без-
перечно, оповідач має особистий досвід, передусім своєї родини, 
опріч цього, він перебуває в межах відповідного інформаційного 
простору, а отже, на нього можуть впливати медіа. Варто зважа-
ти, що інформант належить до відповідного покоління, чиї життє-
ва позиція і ставлення до подій можуть бути дещо іншими, аніж 
представника іншого покоління. Так само варто брати до уваги 
світогляд і суспільно-політичні переконання, сформовані цінно-
сті, що визначають його ставлення до описуваного. Отже, усні 
історії дають змогу вивчати минуле з позиції індивіда, звичайної 
людини, засвідчують «неоднозначність історичних інтерпретацій, 
множинність історичних правд, можливість альтернативних варі-
антів розуміння історичного поступу з позиції окремих індивідів 
та груп» (Кісь, 2014). Історії болехів’ян точаться часто навколо 
побутових питань, навколо того, що їх турбує, як і того, що відбу-
валося чи відбувається з ними самими та їхнім оточенням. В іс-
торичних наративах можна виокремити такі теми: Перша світова 
війна, прихід радянської влади та Друга світова війна, діяльність 
національно-патріотичних організацій, Голокост, повоєнні часи, 
радянський період в історії Болехова, сучасна російсько-україн-
ська війна.

Здебільшого найяскравіші враження мешканців Болехова най-
старшого покоління пов’язані з євреями. Віддавна жиди мешкали 
в місті та на його околицях. Єврейські поселення в Болехові були 
ще до ХVІІ ст. Свого часу власник міста Миколай Ґєдзінський за-
просив єврейську громаду для поселення та надав особисті при-
вілеї, які згодом підтвердив король Зиґмунт ІІІ Ваза (Zygmunt III 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



149

Waza). У суті речі євреї отримали права, рівні із християнами ‒ 
мешканцями міста (Бол_Карта). За часів правління імператора 
Йозефа ІІ (Joseph II) недалеко від Болехова було засновано нову 
колонію Новий Вавилон, куди переселили єврейські родини; їм 
виділено землі ‒ так австрійський уряд намагався змусити євреїв 
займатися землеробством. Досі в Болехові ʻмісцевість у північ-
но-західній частині містаʼ зберігає цю назву, яку мешканці міста 
називають Бабільон (СБ, 2017, с. 17).

Єврейська присутність у Болехові та на теренах Західної Укра-
їни залишила по собі не лише матеріальні й культурні сліди, а й 
глибокі відбитки в усній пам’яті мешканців. Значна частина цих 
спогадів, зафіксованих під час усноісторичних інтерв’ю, стосу-
ється мовних контактів між українцями та євреями. На початку 
ХХ ст. кількість євреїв у Болехові становила 78 % від загальної 
кількості мешканців. Чимало євреїв виїхало з міста, однак і далі 
їхня кількість буда значущою, тому, безперечно, у міжвоєнний пе-
ріод вони істотно впливали на життя міста. 

Взаємини між жидами й українцями перебували у площині 
опозиції «свій»‒«інший», але не «свій»‒«ворог» та практично 
не належали до площини «ворожий». Здебільшого інформатори 
описують свої стосунки як нейтральні або навіть доброзичливі. Як 
слушно зазначала Наталя Хобзей, для українців-галичан етнонім 
жид та похідні не були емоційно маркованими чи образливими. 
Цей нейтральний статус етноніма підтверджений і словниковими 
джерелами, і матеріалами зібраного усного мовлення. У лексиконі 
мешканців Болехова зафіксовано низку слів із коренем -жид- , що 
не мають образливого маркування: жид, жидик, жидок ʻєврейʼ; 
жидівка ʻєврейкаʼ, жидівочка здріб. до жидівка; жидинє ʻдити-
на-єврейʼ, жидівскій ʻєврейськийʼ; пор. також ю́да ʻєврейʼ: «Вни 
дес в Ходорів їздили продавати шкєру. Тато розказував, шо казав 
німец, шо я юда. Мама впала на коліна, тато був кучерєвий, знаєш, 
такій ніс мав, такій, як у жида. Казали, шо юда, вже стрілєв. То в 
Ходорові бýло» (БО_Рукопис); Останнє також не мало негативної 
семантики, а з’явилося в мовленні, очевидно, через те, що словом 
Jude найчастіше німці офіційно називали євреїв. У нацистських 
документах і в тогочасній пропаганді часто це слово писали з ве-
ликої літери, указували на паспортах і жетонах. Водночас у мов-
ленні респондентів трапляються й згрубіло-оцінні форми, зокрема 
жидиско, ‒ найчастіше у спогадах про часи нацистської окупації, 

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



150

де загальна риторика тривоги, страху чи обурення могла познача-
тися й у виборі лексичних засобів. Натомість зневажливою була 
назва мόйша знев. ʻєврей, жидʼ: «Іди побрий писок і витри боро-
ду, бо я не можу сі на тебе дивити. Ти такій, як мойша» (ЛБ), що 
асоціювалася з неохайністю євреїв. Припускаю, що похідним від 
мойша є слово мойшебíк, що з огляду на те, що євреї викликали 
здивування, розвинуло семантику ʻнавіженийʼ (ЛБ).

Як бачимо, ці номінації вказували тільки на національну на-
лежність, зрештою, про нейтральність цього слова свідчать також 
словники діалектів, зокрема на Західному Поліссі лексема жид 
функціює з нейтральної семантикою ʻєврейʼ, жидивка, жидувка 
ʻєврейкаʼ, жидок ʻмолодий єврейʼ; про нейтральність та історич-
ний трагічний контекст свідчать записи усного мовлення із цих 
теренів: «В нас жидú жилú на Сохвúюуци … йіх вúбили нíмци». 
Досвід співжиття на одній території спричинив розвиток і пере-
носного значення цього слова, хоча й без зневажливого підтек-
сту, ‒ ʻскупа хитра людинаʼ (СЗПГ, с. 155); жид  ʻєврейʼ, жиденя, 
жиденятко зменш.-пестл. ʻєврейська дитинаʼ: «З жидинятами 
ми час від часу бавили с’ме си»; жидик зменш.-пестл. до жид; 
жидка, жидувка ʻєврейкаʼ, жидовочка, жидучка зменш.-пестл. 
до жидка; навіть формально згрубіла форма жидиско не має не-
гативних конотацій і функціює із значенням ʻкремезний єврейʼ 
(Сабадош, 2008, с. 84). Як бачимо, мовна свідомість витворила 
чимало пестливих форм етноніма жид, натомість лексики з нега-
тивними конотаціями майже немає.

Побутова мудрість і толерантність болехів’ян часто виявлялися 
в оцінці людини не за її національністю, а за вчинками, умінням 
жити в чужому, іншому середовищі, ладнати з іншими людьми, 
тобто болехів’янинові найважливіше те, якою є ця людина, і немає 
значення, чи це жид, українець-односелець, німець чи «москаль». 
У ставленні до євреїв мешканці сформували широкий спектр 
ставлень ‒ від симпатії й поваги до здивування й почасти знева-
ги, залежно від особистих історій і досвіду. Свідчення болехів’ян 
ілюструють, що євреї були не лише сусідами, а й працедавцями, 
учителями, майстрами, тобто невід’ємною частиною щоденного 
життя міста: «Такі жиди. З одного боку вни, але так бýло, їх тут п’є 
тисєч жило. І наші люди попри тім ішли служити, возили дрива, 
возили то. У нас більше бýло жидів, та як німців. Німців менче, на 
Колонії. А жидів більша частина бýла, як українців» (ЛБ). 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



151

Усні спогади мешканців Болехова найчастіше стосуються пе-
ріоду Другої світової війни. Вони фіксують не лише факти ви-
нищення євреїв, а й деталі побуту, місцеву топоніміку, мовні 
особливості. Навіть дитячі спогади, часто емоційно забарвлені 
й фрагментарні, є важливим джерелом колективної пам’яті. Осо-
бливо промовисті епізоди пов’язані з винищенням єврейського 
населення, утворенням гетто, розстрілами, депортаціями до табо-
ру в Белжеці. 

У свідченнях виринають згадки про кінець багатовікової при-
сутності євреїв у Болехові. За даними «Пам’ятної книги Болехо-
ва», «2 липня 1941 року нацисти вторглися до міста, що поклало 
початок остаточному знищенню цієї давньої єврейської громади. 
Навесні 1944 року, коли радянська влада нарешті [хоча саме ра-
дянська влада у вересні 1939 року розпочала переслідування та 
репресії, зокрема, і жидівського населення Болехова ‒ О. С.] взяла 
під контроль регіон, у живих залишилося лише кілька євреїв. Так 
закінчилася єврейська громада Болехова» (Бол_Путівник). 

«То ше жидів залишилось бýло після війни трошечкі, небогато. 
Глейзер, Ройтман, Ельо Розенберг, Фіртерка, Рýзмани (Шимановс-
кого тесть і теща), Цімерман». – «Я не знаю, той Цімерман тутка 
був, де він сі дів, чи він віїхав в Ізраїль?»  – «Нє, він нормаль-
но помер, і всьо, а в Чернівцях похоронили іго».  – «То той, шо 
на пекарні був?» – «Той сáмий». – «А йго жінка робила у нас у 
шкірзаводі, Соні, така маленька». – «І донькá така маленька. Він, 
до речі, доброї згадкі про нього люди. Скількі я чув, ніхто ше не 
нарікав» (ЛБ). 

У спогадах тих, хто вижив, ця дата постає як межа між стабіль-
ністю довоєнного буття і безповоротним знищенням. Водночас 
події війни стали переломом. Свідки масових розстрілів, депор-
тацій, гетто й катувань не просто згадують їх ‒ вони фіксують ці 
сцени як щось таке, що закарбувалося в пам’яті назавжди. Спів-
чуття, мовчазна присутність поруч ‒ це ті емоції, із якими боле-
хів’яни зберегли пам’ять про знищення своїх єврейських сусідів. 
У цьому контексті згадувано місцеві топоніми і лексеми, які стали 
мовними маркерами травматичної пам’яті. Серед них ‒ окóписко 
ʻєврейський цвинтарʼ, який сьогодні є символом втрат і трагедії. У 
мовленні болехів’ян окóписко позначає не лише місце поховань у 
південній частині міста (на початку вул. Мандрика), а й простір ко-
лективної пам’яті, пов’язаної з масовими розстрілами єврейського  

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



152

населення. Згадки про окописко часто супроводжуються вказівка-
ми на інші просторові маркери, що конкретизують місце трагедії: 
«Сіножáті на Дорόжищу бíля Окόписька … Колись, як ше не бýло 
окопищі, то був Смолíвец … Потому вже зробили то окопище, тай 
вже навчилисі називати “За окопищом”» (ЛБ). Ці назви локалі-
зують події у звичному для мешканців ландшафті. Лексеми око-
писко, окопище, Дорожище, За окопищем ‒ це мовне окреслення 
трагедії, які позначають не тільки простір, а й пережитий і пере-
даний у слові досвід війни: «Але більше на окописку туво <хова-
ли>?» – «Ту є дві ями». – «Навит мама, ше памітаю, казала, шо 
там шос коло сімсот жидів чи кілько, у йдні ямі» (ЛБ); «…німці 
поступово, саме більше то вни розстріляли жидів на окопищи … 
Навит тут вони їх тримали, у ці зáгороді» (ЛБ).

Отже, у щоденному мовленні мешканців Болехова топографія 
міста також стає носієм пам’яті.

В емоційних дитячих спогадах війна має своє обличчя: опинив-
шись у покинутих оселях жидів, яких вивозили і розстрілювали, 
діти брали речі, тоді ще не знаючи, що насправді сталося: «Жи-
дів сильно били, а діти йшли забирати з хати шос. Думали, шо 
там нема нікого, то вже, знаєш, хата розтрощена, тай такі дітиска 
пішли шукати, бо жиди богаті, жиди мали всьо. Тай каже мама: 
“Кожний шос узєв, кожна дитина шос брала. Тай я, – каже, – взяла 
той мозьдзєр, тай ше млинок, аби молоти. Боже, а то з подушόк 
з пірйом голова витігаєсі: ‒ Взєла-с мізер, віддай млинок. ‒ Тай 
кєнула всьо. Потому дивлюсі, за ікіс чєс німці пішли ше так, всьо 
вбивали, так по подушкáх стрілєли, ходили по всьому. І ми вже 
виділи, шо там вже нема нікого, вже пішли, то я взєла той мізер 
тáкой, а млинка вже не бýло, вже хтос другий собі забрав”» (ЛБ).

Нижче подаю фрагменти усних свідчень, у яких відображено 
масові винищенні єврейського населення в Болехові: «Спогади 
про ті події о ніби Антонова цьотка, сестра, та, шо в Америці, 
розказувала, шо тогди, знаєш, як жидів брали, і каже: “Ми сидимо 
у вікні, а жиди втікают по Колонії дес туда догори, як Підкамінь, а 
ззаду ідут ті німці, а той сусіцкій хлопец: «Аво, вни туда, туда»”. 
Малий пацан, дітвак, такійво пацан малий: “Туда, туда”. А сестра 
сі вихопила, каже: “Ти, гімнюку, – каже, – ану забирайсі відси, – 
каже, – ну та марш відси, чо ти ту!” А він: “Сюда, сюда”. Шо вни 
туда, туда, як на зарінкі. І такій він цíле житє. Малий був такій, 
видиш, і такє цíле житє він. Видиш, від маленької дитини» (ЛБ). 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



153

«Ага, видите, отутка звори́ є, і тутка тоже жидів били, євреїв – 
німці. Вни сюда їх так вéли отакво. Правда, то пасови́ско тово 
всьо бýло, тойво бік був. Люди мали ділянкі, а ото всьо бýло па-
сови́ско, бо тутка бýли звори́, і тутка вни найшли місце, тамкай у 
зворáх зробили, і їх тутка били. Ну, кілько їх, я не памітаю, може, 
бýло з півсоткі, а може, й не бýло» (ЛБ).

«А мене водили і на цви́нтар тутка, і в саді, тутка, де вбили». ‒ 
«І в саді вбили когось?» ‒ «Ну аякже, ту в смерéчині. Та я був ба-
вивсі на подвірю, дивлюсі – летит напівголий, а за ним німакє. А 
він там у смерéчині, у нас в саді впав, але чи вни йго підстрілили, 
чи він сі зашпотав, то я точно не знаю. Але шо вни підійшли до 
него, добили і пішли, а другі прийшли, взєли за ноги шнýрком і 
поволокли туда на окопище» (ЛБ).

«Не знаю, кілько їх бýло, тих жидів. Богато, бо їх привози́ли 
двόма машинами. Бо тутка іден утікав. Я жив там у саді. Бо яма 
там унизі коло дороги, дорога вище, а там нижче. Він не міг відси 
вірватисі на дорогу. То, видко, в той момент, як вни їх привезли, 
як вни їх розгружали, видко сі вірвав і утікав у наш сад сюда. Іго 
там убили. Бо я бавивсі, кілько мав я тоди? Я мав дванацєт років, 
то я по загороді бігав, і я видів. Хтос ше крикнув: Тікай, ховайсі, 
бо стрілєют! А то вни за ним стрілєли. Але він там упав у нашім 
городі. Чи вни йго підстрілили, чи він сі спотикнув, упав? Він ли-
шен у трусах був, в сорочці, бачу. Ше такій молодий, але повний 
такій, з червом був. І він там упав, два підійшли коло него, йго до-
били, потому другий раз прийшли, за ноги поволокли туда в яму. 
Так то бýло». – «Ну а як їх возили, то не казали, аби люди там по 
хатáх сиділи?» – «Таде. Та від дороги кілько там є? Двацєт метрів, 
трицєт метрів, і вни там усі сиділи під берегом, а німакє пиль-
нували, шо вни нікуда не могли утікнути. Аво я, там стрілєют, а 
я кажу мамі: “Я йду дивитисі, шо там є”. Як того відти забрали, 
поволокли туда, я тов вулицьов на дорогу пішов. Там хатів колис 
не бýло, там Кýбова хата бýла, Марійкіна хата там стояла, а тутка 
ближче хатів не бýло, аж Лопачýчкіна і Пилипи́шинкі хата. Там 
город був порожний туво. Вни, видко, там коло тої хати старої, 
коло Куби, вигружали їх, їх перевéли туда вниз, о, і вни тамка 
пильнували, а той, видко, сі урвав і втікав в наш сад туда. Наш сад 
густий тамка був, смерéчини бýли. Він, сирота, гадав, шо сі спасе, 
а то фіґа. І він там упав, вни підійшли, два їх. Сказали, шо то бýли 
рускі плєнні. У німців бýли рускі плєнні, власовці, о. І вни йго 

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



154

вбили і поволокли туда. Але я кажу мамі: “Я йду сі дивити”. Вни 
пішли городами туда, відкі він летів, о, а я пішов у сад і дорогов 
там, а там бýли дуби попри дорозі, там хати тепер є» (ЛБ). 

«Я сі хтів спитати, як тутка жидів, чи ви то виділи?» – «Ну та 
як не виділа? Як не виділа? Боже, Боже! А вни все казали: нами 
розчинєт, а вами замісєт. Жиди так казали. То є страшне діло, то 
страшне. Рано ішли на роботу люди в шкірзавод, шкірзавод закри-
ли, усєм сказали вернутисі додому, взєти рискалі і прийти з ри-
скалєма. І тоди машинами привози́ли їх. Перше зробили ґєто там 
коло шкірзаводу, де Точиньска мала ґарбарню, і там бýли будинкі, 
паркан взєли такій високій поставили, зігнали і посортували. Ма-
лих лишили і старих лишили. Колис бýло, шо йдна попри другі 
хаті, густо бýли хати́. Вни взєли, найперше їм дали, тим жидам, я 
ше тоже бýла мала, мама так приповідала, як то бýло, бо ше жи-
дам носили молоко. Ми біднішше жили, а жиди бýли заможні, они 
мали так усьо, а їсти вже їм не дозвалєли, на базар не мож бýло у 
той чєс, ніхто не міг вíднести на базар ні бульби, нічого не мож. 
Німці забирали всьо. Ну й тих старших лишили, малих лишили, 
а такєх моцнішших на машини й повезли на Белзец і там током 
били. Лишен сі повернуло – попіл сі лишив. І ше сьпівати мусіли: 
Коханий муй Белзцу, любимий мой Белзц, де моя родина, де моя 
дитина, коханий муй Белзц» (ЛБ).

Цей емоційно насичений фрагмент розкриває важливі аспек-
ти колективної пам’яті про Голокост у Болехові. Респондентка не 
просто переказує події ‒ вона демонструє, як вони закарбувалися 
у свідомості, в мові, в інтонаціях, у повтореннях. Мовна формула, 
яку вона наводить, ‒ «нами розчинєт, а вами замісєт» ‒ цитата єв-
рейського вислову, що метафорично вказує на фатальність подій: 
євреї стали жертвами (ті, ким «розчинять»), українці – наступни-
ми (ті, ким «замісять»). Така фраза відображає колективну триво-
гу, передчуття загрози, яку відчували обидві громади.

Події, що згадуються: утворення ґето біля шкірзаводу, місцеве 
населення з лопатами (рискалями), сортування євреїв за віком і 
фізичною здатністю ‒ відповідають типовим нацистським прак-
тикам, які передували масовим розстрілам або депортаціям. Топо-
нім Белзц у пісні жертв («Коханий муй Белзцу») ‒ це назва одного 
з перших таборів смерті, створених у рамках акції «Рейнхард». 

Особливо промовистими є контрасти в наративі: матеріальна 
спроможність євреїв до війни (вони «мали все», навіть коли селя-

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



155

ни їм несли молоко), і раптове безправ’я ‒ голод, ізоляція, немож-
ливість навіть потрапити на базар. Цей дисбаланс ‒ ознака зміни 
статусу і суспільної ролі євреїв, якої не могли не помітити місце-
ві. Загалом, цей спогад не лише зберігає пам’ять про катастрофу, 
а й дає змогу реконструювати структуру колективної травми, у 
якій змішуються особисте, сусідське, історичне. Фактографія і 
моральна оцінка ‒ все втілено у живій мові, у її паузах, вигуках, у 
синтаксичних конструкціях, у повтореннях.

«А за жидíв шось памітáєте? Під час війни́». ‒ «Під час війни́ я 
памітáю тíлькі, як їх поби́ли у Болéхові. Дýже богáто жидíв бýло і 
всьо цéнтро бýло зби́то бόмбами. У Болéхові бýло богáто шкірза-
вόдів, був ДОК (там богáто, тисячí людéй працювáло), сользавόд 
там був і мéбельна фáбрика. Лю́ди мáли де працювáти. А в сéбе 
пόле вже роби́ли, як з робόти прихόдили. У кáждого пόле бýло. 
Пόле – то бýло всьо богáтство» … ‒ Так, то всьо богáтство бýло, 
пόле». ‒ «А ви не бáчили, як жидíв би́ли?» ‒ «Нє. Я бáчила тíлькі, 
як нáших сусíдів напрόтів, де Гéрцик жив, памітáєш? Напрόтів 
там жи́ли жиди́, і я йшла з цéнтра, і жидíв повбивáли на подвíрю. 
І я то так запамітáла, по сьогόднішній день. І на нáшому огорό-
ді вби́ли. А ти знав, де Пилипи́шин жив?» – «Так». ‒ «На тόму 
огорόді тáкож уби́ли. Там уби́ли однόго жи́да, такόго фáйного, áле 
ми всі йогό перехόвували, тόго жи́да. В нас був такíй оборíг, де 
сíно держáли, і він дόвший час у нас там спав, а потόму він десь 
ішόв, і йогό там кόло Пилипи́шина, на тих гря́дках йогό уби́ли, 
тόго жи́да. Такій фáйний, шевцьόм був, такíй дόбрий жид був» 
(БО_Рукопис).

Цей текст засвідчує високий рівень побутового сусідства і 
навіть солідарності. Топографія насильства (будинки, подвір’я, 
огород, обороги) зафіксована в колективній пам’яті, натомість 
пам’ять про самих євреїв часто пов’язана з особистими рисами – 
добротою, професією, порядністю. Для інформантів важливими 
залишаються не лише історичні події, а й людське обличчя жер-
тви – «шевць», «файний», «добрий». Трагічні обставини й події 
вимагають відповідних дій: українці переховують жидів від нім-
ців. Це демонструє, як усна історія зберігає образ «свого іншого» 
навіть у трагічних обставинах. Нейтральність ставлення до євреїв 
у спогадах мешканців Болехова помітна: «інші», але «не вороги», 
«інші», але «свої». Взаємини між українцями й євреями здебіль-
шого перебувають у площині «свій–інший», а не «свій–ворог». 

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



156

Більшість інформантів згадують про жидів як про сусідів, учите-
лів, продавців, майстрів, із якими співіснували упродовж століть. 

Спільна біда ‒ німецька окупація та вивезення з українських 
сіл і міст ‒ зблизила ментально різні народи: «То на стáциї <нім-
ці> грузи́ли <вивозити в Німеччину>. Вни роби́ли перекли́чку і 
дес шос, шо немá іḯ, а вна, сироти́ско, дес сі перехóвувала, а йкос 
вéчером При́ймами, і прийшлá додóму. Бáба так сі втíшила, пе-
рестрáшиласі пéрше, бо вна зашкрóбала в вікнó тихóсенько. А 
потóму дес той Луць узнáв, дес імý німакє́ сказáли, шо недорáху-
валисі тáмка. Тай він прийшóв, тай кáже: “Де є Марíйка?”. Бáба 
кáже: “Та забрáли-сте. Де Марíйка? Вже, напéвно, в Німéччині”. ‒ 
“Парáню, ви менí не крутíт гóлову, де є Марíйка?”. ‒ “Та немá, ‒ 
кáже, ‒ Марíйкі, ідíт шукáйте”. То кíлька раз німакє́ приходи́ли з 
ним, так наскáкували сéред нóчі ‒ трéта годи́на, четвéрта годи́на. 
А Марíйка не йшла додóму, напéвно, з три мíсєці. Перехóвуваласі. 
І бáба йї тудá носи́ла ḯсти, де вна сі перехóвувала. А потóму йкос 
так стáлосі (в них дітéй не бýло, в Лýцє), шо жидíвка вéла двох 
такє́х краси́вих дівчáток, і йдна дíвчинка йкос не моглá втíкнути, 
а дрýга тов фóсов, шо у мáми, у фóсу сі сховáла. Їх вéли сюдавó 
вбивáти, а вна тутувó дíвчинку так у фóсу бýхнула, і тотá дíвчинка 
там сі лиши́ла, і жидíвка мáмі ківнýла, мóї бáбі: там є дíвчинка, за-
берíт. Тай бáба тотó забрáла. Ну а де, кýпа дітéй свóєх! Тай знáла, 
шо Луць не мáє дітéй. І дес надвéчір пішлá до нéго тай кáже до 
йго жíнкі, до Гéлькі тóї, небíшкі, кáже: “Гéльцю (вна сі йго боя́ла, 
тóго придýрка Лýці), ‒ кáже, ‒ ви не мáєте дітéй, так хóчете дітéй. 
Ади́, тамвó, ‒ кáже, ‒ жидинє́, таќє фáйне дівчє́тко онтáм, у мéне в 
фóсі заби́лосі дес. Áбо йдіт берíт, áбо шо. Я не бýду брáти, в мéне 
дітéй кýпа, я не мóжу з ти́ми рáди дáти. А ваш хлоп знáєсі з ни́ми, 
з німакáми, тай до нéго не пíдут шукáти. Мóже, би-сте си взє́ли, 
тай, мóже, все не бýдут тоти́ нíмці, тай сі забéрут, а ви би мáли ди-
ти́ну”. Тай тотá Гéлька дес тихошá, знáла лиш мóя бáба нíби і тотá 
Гéлька. Ікóс умóвила тóго свóго хлóпа, Лýці, і вни тотó жидинє́ за-
брáли. Тай потóму той Луць прийшóв, тай кáже: “Менí шкодá, шо 
Марíйцю забрáли”. Вже тоти́ німакє́ сі вступáли, а він прийшóв 
дє́кувати, бо йму сі сподóбала, то дíвчинка мáла дес дéв’єт рóчків, 
то вже фáйна дíвчинка бýла. І він кáже: “Парáню, аби-сте дес не 
ви́мовилисі, би-сте дес не тойвó”. Бáба кáже: “Я сі не ви́мовлю”, 
він кáже: “Менí шкодá, шо Марíйку забрáли”. Вна кáже: “Та якби́ 
так йї сі вдáло вíдти втíкнути, то шо, нічó бисте не сказáли, не 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



157

признáли би-сте сі?”. “Нє, ‒ кáже, ‒ а шо, дáла знáти, шо мóже 
втíкнути?” ‒ “Є там такí грýпи, шо організóвуют (так си придýма-
ла), шо організóвуют, шо мóжна втíкнути звíдтам, шо дея́кі втікá-
ют. Вна казáла, шо вна би попрóбувала”. ‒ “То най прóбує. Як 
утíкне, я ні слóва не скáжу”. А то ікóс так сі стáло, шо зáраз тай 
нíмці, рýскі прийшли́, тай вже нíмці пішли́ гет, і бáба вже пішлá, 
і привéла Марíйку. А Луць дес йї вви́дів тай кáже: “Шо, втíкла?”. 
А бáба кáже: “Нє, не втíкла, вна бýла ту”. “Як бýла ту? І ти менí 
нічó не казáла?” ‒ “А шо я мáла вам казáти? Анý, берíт, берíт тай 
віддáйте. Ади́, ви готóве мáєте, анý берíт віддáйте. Якби́ ви ше 
врóдили і ви́бавили?” ‒ “Та ая́, тепéр я тебé розумíю”. І вже нічó 
не казáв» (ББ, с. 96‒97).

Усна історія в розлогому наративі свідчить про складну і ба-
гаторівневу візію єврейської присутності в Болехові під час на-
цистської окупації. Євреї постають у розповіді як спільнота, що 
зазнала цілковитого знищення, а водночас як конкретні особи, 
здатні до гідної поведінки й жертовного жесту навіть у момент 
смерті. Особливо промовистим є епізод із єврейською матір’ю, 
яка, ведучи своїх двох дочок на місце страти, встигає непомітно 
передати одну з них до рук місцевої жінки ‒ «бабці», оповідачки 
або її родички. Цей жест (кивок головою в бік схованої дитини) 
розгортається як акт мовчазної довіри та заклику до порятунку. 
Дитина, що «в фосу сі сховала», не просто рятується ‒ її передано 
іншій родині (бездітній жінці Гельці), що дає змогу не лише фі-
зично врятуватися, а й належати до нової спільноти (українців), 
бути прийнятою і продовжити жити. Усна історія фіксує не тіль-
ки трагедію, а й повагу до гідності та рішучості єврейських ма-
терів. Цей мотив перегукується з дослідженнями зі свідченнями 
про українських жінок і чоловіків, які рятували єврейських дітей, 
а також згадуються типові ситуації передачі дітей у неєврейські 
родини (Яцій, 2024). Подібні практики були досить типові для 
України загалом і Галичини зокрема (Яковлєва Ормоцадзе, 2022; 
Химка, 2019).

Ще одна тема, яку респондент розкрив у своїй оповіді, ‒ склад-
на й багатовимірна взаємодія між українським населенням та 
представниками німецької окупаційної адміністрації в роки Дру-
гої світової війни. Через історію переховування дівчини Марійки, 
яку разом із батьками мали вивезти на примусові роботи до Ні-
меччини, вимальовується картина повсякденного страху і ризику, 

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



158

у якому кожен акт порятунку стає своєрідною формою спротиву. 
В умовах окупації, коли відкритий опір міг призвести до смерті, 
українці вдавалися до т. зв. повсякденних форм тихого спротиву: 
приховували від німців розшукуваних, вводили в оману, зберігали 
мовчання або вигадували історії, які ускладнювали роботу окупа-
ційної влади. Такий тип непокори, позбавлений масштабності та 
організації, але водночас системний і значущий, Джеймс Скотт 
(James Scott) визначає як «everyday forms of resistance» ‒ «повсяк-
денні форми спротиву», що складають невидимий, але важливий 
щабель боротьби (Scott, 1985, с. 241‒250). Постать Луця ‒ міс-
цевого колаборанта, що діяв між страхом і співчуттям, ‒ лише 
акцентує на амбівалентності ситуації. Односелець Луць, який 
співпрацював з окупаційною владою, не викликав гострого осуду 
в мешканців Болехова, які розуміли неоднозначність його стано-
вища. Згода прийняти врятовану дитину і не видати Марійки піс-
ля повернення засвідчує, що навіть колаборанти не завжди діяли 
цілковито з волі окупанта. Усна історія в цьому разі не лише пере-
дає фактологію, а й фіксує внутрішню етику спротиву, що розгор-
тається на рівні вчинків конкретних осіб.

Ці фрагменти знову ж таки підтверджують: усна історія є не 
лише джерелом фактів, а й носієм емоційної пам’яті, лексичних 
особливостей, мовної репрезентації подій. Збереження таких свід-
чень у їх первинному вигляді (зокрема з локальними лексемами, 
інтонаційними особливостями) важливе не тільки для істориків, а 
й для лінгвістів.

У мирний час, коли змінюється контекст, у ставленні до жидів 
також змінюються акценти: побутові ситуації виявляють риси, які 
у свідомості мовців ‒  мешканців Болехова ‒ викликають здиву-
вання: «І жиди такво, вни у п’ятницю, у суботу в них бýло так, як 
ми маєм неділю вихідну. А в них у суботу. Вни в п’ятницю вечір 
запалєт лямпу, бо сьвітла ше тоди не бýло, і на ніч скрутєт, бо рано 
треба ше, отепер ніч велика, а діти рано до школи ідут, треба рано 
засьвітити, то вни лямпу підкрутєт. А вже загасити, то йдут наші 
україньскі діти до школи, іде хлопчина, а вни вийдут: Слухай, 
ходи, ходи, я ті прошу, задуєш ми лямпу, загаси. Та Юзьо ішов до 
першої школи, тай – фу, загасит лямпу. Та дали кіхлик, шос дали 
там, ікєс печенько, шос дали, ая, або пару ґрейцарів, о» (ЛБ).

Мирний час зосереджує увагу на мирних справах, а тому й на 
рисах характеру жидівського населення, що виявляються в побуті. 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



159

Про жидів часто говорять у жартівливому тоні: «Ти́рґати-ми́рґа-
ти ‒ то шос такє́, шо рóбиш і не рóбиш, покáзувати робóчий вид. 
То сі називáє, шо в нéго ідé так робóта, як жидáм мулє́рка, áбо 
рóбит так, як мóкре гори́т. Тобí так робóта йде, як жидáм мулє́рка. 
Бо жиди́ шо, мурувáли? Жиди́ лишéн диви́лисі, аби́ йкіс інтéрес 
зроби́ти». ‒ «Жиди́ лишéн гáндель хóчут роби́ти. Пáне такíй, пáне 
такíй, а чо ви не захóдите? Ходíт до мéне! Ти прийшóв, він тебé 
вбрав і задýрно, нічó не брав, пéрше задýрно вбрав. Ти вже вбрáвсі 
тай вже тоди́ обминáєш десє́тов дорóгов. А він дес тебé зави́дів: 
пáне, а чо ви не захóдите? Я мáю такíй товáр, получи́в нови́й, я 
тудá-сюдá. Не кáже, шо ти йму шос ви́нен, а кáже, шо він товáр 
нови́й получи́в, а ти не захóдиш» (ЛБ).

Отже, мовна спадщина, зафіксована в усній історії, демонструє 
не лише вплив єврейської присутності на лексичний склад діалек-
тів, а й закарбовує у пам’яті носіїв образ міжетнічного співжиття, 
у якому мовні контакти стали формою культурного діалогу.

Багатовікова історія співіснування, тісних побутових зв’язків і 
торгівлі сприяла виникненню численних лексичних запозичень з 
їдишу в українські говори, насамперед у Західній Україні, зокре-
ма й у Болехові. Через слова, що збереглися в пам’яті респонден-
тів, як-от: «гетто», «акція», «жид», «цвинтар», постає цілий світ 
історичної реальності, що вписана в мову. Зокрема лексема акція, 
що поза контекстом має значення нейтральної ініціативи або захо-
ду, в усному мовленні старших мешканців Болехова (зрештою, як 
і в більшості місцевостей Західної України) незмінно асоціюється 
із трагічними подіями Голокосту. Його семантика в мовній пам’я-
ті болехів’ян звужується до одного ‒ каральна операція нацистів, 
спрямована на знищення єврейського населення. Значення ʻмасо-
ве вивезення чи знищення єврейського населенняʼ не зафіксовано 
в нормативних тлумачних словниках, але стало частиною колек-
тивної пам’яті. Таке переосмислення свідчить про те, що пам’ять 
про геноцид закорінена не лише у спогадах, а й у мовному коді 
спільноти. У цитатах «була акція», «в акцію вивезли», «почалася 
акція» ‒ лексема функціює як маркер травматичного досвіду, кон-
центруючи в собі емоційну напругу, страх. Така лексика не тільки 
відтворює національну пам’ять, укорінену в щоденному мовлен-
ні, а й виконує функцію носія культурного й історичного досвіду: 
вона називає явища, відомі з минулого, передає емоційне ставлен-
ня, цінності та колективну травму спільноти.

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



160

У наведених нижче прикладах репрезентовано деякі лексе-
ми, що зберігаються в мовленні болехів’ян завдяки тривалому 
співжиттю українського та єврейського населення: численні сло-
ва їдиш, передусім пов’язані з побутом, торгівлею, релігійними 
практиками та міжетнічною взаємодією, стали повноправними 
елементами південно-західного наріччя, зокрема в говірках Боле-
хова.

У мовному матеріалі болехівських говірок можна виокремити 
такі основні групи: лексеми, що походять з їдишу або гебрайської 
мови; утворення, що виникли як результат мовного контакту чи 
калькування; слова, які самі носії ототожнюють із «жидівскою 
мовою», незалежно від їх реального походження.

Цей пласт мовного матеріалу ‒ цінна основа для поглибленого 
лексичного аналізу, що дає змогу реконструювати не лише мовну 
картину світу, а й механізми колективної пам’яті.

Попри мовні взаємопроникнення і довге сусідство, україн-
ська та єврейська спільноти відображають різні світоглядні по-
зиції. Цей контраст пояснюється як відмінностями у релігійній і 
культурній традиції, так і асиметричністю соціального становища 
обох спільнот. До кінця ХХ ст. їдиш як розмовна мова поступово 
зникав, але його сліди залишилися в розмовній мові, у сленгу, ді-
алектах. 

Аналізована лексика виконує функцію носія культурного й іс-
торичного досвіду. Вона не просто називає явища чи реалії ми-
нулого, а й передає емоційне ставлення, цінності та колективну 
травму спільноти. Через слова, що збереглися в пам’яті респон-
дентів, як-от: «гетто», «акція», «жид», «цвинтар», ‒ постає цілий 
світ історичної реальності, засвідчений у мові. Така лексика ре-
презентує національну пам’ять, укорінену в щоденному мовленні, 
і є ключем до розуміння того, як спільнота осмислює своє минуле.

У мовленні, зокрема, розвинулися сталі словосполучення, фре-
зеологізми, що відображають уявлення про ментальні особливос-
ті єврейської спільноти: жидíвска головá ‒ про хитру, розумну лю-
дину (ЛБ); тото би, напевно, сі жидівска школа завалила ‒ про 
щось неймовірне (СБ, 2017, с. 183); по-жидівськи ̒ навпаки, не так, 
як слідʼ; ідé так робόта, як жидáм мулє́р́ка ʻпро того, хто працює 
повільно, несумлінно, недбалоʼ: «То сі називає, шо в него іде так 
робота, як жидам мулєрка, або робит так, як мокре горит. Тобі 
так робота йде, як жидам мулєрка. Бо жиди шо, мурували? Жиди 

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



161

лишен дивилисі, аби йкіс інтéрес зробити» (ЛБ); надавáтисі, як 
жид до фýзії ʻбути зовсім непридатнимʼ: «Ше один такій гарний 
вислів є: надаєсі, як жид до фузії. І то дуже глибокий підтекст є, 
а знаєте чому? Бо тому, шо євреїв до армії не брали до початку 
Першої світової війни. Це був такий привілей, який завжди королі 
підтверджували, місцеві маґнати» (ЛБ); затинатися, як жидівска 
сокира ʻвиявляти крайню непоступливістьʼ (ЛБ) тощо. У Болехові 
також відомий єврейський вислів: дόбре  – начинáй плáкати, як 
зле  – мόжна сі вже сьмія́ти, бо все так не бýде: «Всьо, взєли 
владу. Але нічо. Жид казав, шо все так не бýде. Картку повісив на 
двері і казав так: добре – начинай плакати, як зле – можна сі вже 
сьміяти, бо все так не бýде» (ЛБ).

У діалектному мовленні Болехівщини зафіксовано низку їди-
шизмів і гебраїзмів, що запозичувалися через побутові стосунки: 
торгівлю, ремесло, особисті контакти. Ця група лексики не тільки 
адаптувалася в болехівському мовному середовищі, а й пошири-
лася майже у всьому південно-західному наріччі та розвинула пе-
реносні значення, утративши винятковий зв’язок із євреями:

– пурец/пуриц ʻпихата, зарозуміла людинаʼ; великій пуриц ʻтсʼ 
(СБ, 2017, с. 462) від їдиш puric ʻвеликий панʼ, гебрайське puric 
ʻзломщикʼ, puricа ʻпогромник; хуліганʼ із покликанням на Олексу 
Горбача (ЕСУМ-4, с. 637); 

– кагал – ‘єврейська община, юрба’; запозичення з гебрайської 
мови; гебрайської kāhāl ‘зібрання старшин, община’ (ЕСУМ-2, 
с. 336); слово активно функціює в мовленні Болехова, розвинув-
ши значення ʻвелика кількість людей, що зазвичай поводять себе 
шумно, галасуютьʼ: «Та ікого хмарника? Та цíлим кагалом там си-
діти, кόмус надоїдати?» (ЛБ); 

– кíпіш ʻгармидер, шум, галасʼ (СБ, 2017, с. 257): «Прислали 
Назара, він каже: “Вуйку, нема”. Я кажу: “Ти йкого чорта тутка 
ходиш? Ти клав тото, чи нє? То йди кібеніматри звідси!” Потом: 
“Вже, тату, є лиш не сварисі”. Всьо є. У пів перші годині прийшла 
Ліля, каже: “Та не роби кіпіш”. Я кажу: “Ти мені не тринди, шо 
маю я кіпіш! Аби я був власник свої хати, і аби я не мав докумен-
та?! То взагалі!”» (ЛБ); кіпішувáти ʻзчиняти шум, галасʼ: «Як я є 
дома, кіт поїв, на дивані поспав. Зараз піде зі мнов на диван – вна 
кіпішує» (ЛБ); відповідно стале словосполучення піднє́ти кíпіш 
ʻтсʼ: «Вчора я ходив за субсидійов, цілий день був. Я не мав до-
мової книжкі, та я піднєв кіпіш, Володю й Наталку: “Ну шо то є, 

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



162

де є?” Та сука забрала книжку, та мені треба бýло. Аби робити 
книжку, думав зроб’ю – курва ти мати, вна як мені сказала, кілько 
чєсý треба і кілько то бабок треба, то я кажу: “Я сі всрав на тебе 
і на твόю субсидію”. На чорта мені та субсидія! Три тисічі лиш 
грíшми треба заплатити, я тобі говору» (ЛБ); 

– гаман знев., ірон. ʻбешкетник, шибеникʼ; ден гамана ʻдень 
більшовицького перевороту 1917  рокуʼ; безпосередні асоціації 
слова з нищенням євреїв, очевидно, сприяли появі фразеологізму 
збити, як гамана ʻсильно побитиʼ (СБ, 2017, с. 114; ЛБ), і лайка 
ти, гамане француватий! (СБ, 2017, с. 114) походить від гебрай-
ського імені Hāmān, біблійного перського сановника, ворога євре-
їв (ЕСУМ-1, с. 464);

– ґешефт ʻбізнес, дохідна справаʼ, також ʻспекуляціяʼ (СБ, 
2017, с. 143). У текстах натрапляємо на контексти з позитив-
но-нейтральною, так і зневажливою конотацією. 

Серед поширених лексем ‒ бахур знев., ірон. ʻбешкетник, 
шибеникʼ, бахурі знев., ірон., зб. до бахурі (із гебрайської bāхūr 
ʻюнакʼ, початково ʻвишуканий, красивийʼ (ЕСУМ-1, с. 153): «Такі 
бахурі малі, купа, богато» (ЛБ).

Деякі слова мовці сприймають як «жидівські», очевидно, ро-
блячи висновки з досвіду тривалого спілкування з єврейським на-
селенням: 

– хай ʻкрик, галас, шум, забава, веселощіʼ: «Нині в Ґєні хай, 
шіздисєт дев’єт років. А я йго поздоровив, тай такє» (ЛБ); «В них 
нині там уродини, то нині в них хай».  – «Ото є».  – «То в тому 
значенні вно бýде, як то пояснити, як забава?» – «У тому випадку, 
ніби шо сі веселя́т. Веселя́т або сьвяткуют». – «Такє святкування, 
веселощі».  – «О, о, ти добре сказав. Так говорут. Так говорили 
старі, я чув навит ше від тата. Слово хай походит від жидівского, 
мені здаєсі. Або німецкє, або жидівскє. Мені більш вірогідно, шо 
то є жидівскє» (ЛБ); піднє́т́и хай ʻзчинити бучу, колотнечу, здій-
няти крикʼ: «Піднєти хай – зробити бучу, скандал. Ікого ти чорта 
піднімаєш хай?» (ЛБ); 

– хόвшні зб. ʻбагато малих дітейʼ: «Ти дивисі, тілько хлопців, 
і тото треба бýло дати лад, погодувати, до школи віправити, то є 
страшне! І жінкє не нили». – «І лишен собі подумай, кілько на ту 
челядь треба бýло наварити їсти день у день, помити начині. То 
не бýло посудомойочної машини». – «То ховшні». – «А шо то зна-
чит?» – «Такі бахурі малі, купа, богато. Ховшні. То, певне, жидів-

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



163

скє слово. Малі, і шо богато. То йден за другим, малі, так богато» 
(ЛБ); «Ховшні, то, напевно, йкєс жидівскє, бо в нас дуже богато 
тих жидівскєх слів» (ЛБ). Окремий інтерес становить слово ховш-
ні, яке інформанти пояснюють як «купка дрібних, галасливих ді-
тей». У спогадах воно супроводжується коментарями про його 
«жидівське» походження. Імовірно, йдеться про неологізм, утво-
рений на основі фонетичних асоціацій або дитячого мовлення;

– райшýлі знев. ʻвелике приміщення, велика хатаʼ: «А райшулі 
ти кажеш?» – «Величезна. “Райшулі” кажут. То, певно, жидівскє 
слово. Хата ‒ як райшулі. То такє великє, шо танцювати там, чи 
шо» (ЛБ).

У мовленні болехів’ян серед іншого засвідчено лексику на по-
значення специфічних понять, пов’язаних із єврейською культу-
рою, вони не увійшли до щоденного лексикону місцевих українців 
і не розвинули нових значень, адже ця лексика не мала безпосе-
редніх відповідників у мовній культурі контактного середовища. 
Однак вони функціюють на позначення специфічних номінацій, 
що маркують єврейську культуру: 

– рáбін ʻслужитель культу і духовний керівник єврейської ре-
лігійної громади; рабинʼ: «Жиди такво: курку заріжут, усьо об-
роб’ют і тоди несýт до рабіна. З тилєт то вни лишен брали пере-
док, так до пів живота, передні ноги, тово. А вже задок, то вже 
давали в продаж, шоб людьом. І рабін, віберут кішкє з тилєта, а 
там ше є печінка, лехкє ше є, і вни див’ютьсі, жи рабін провірив, 
ксьондз їх, називаєсі рабін. І він провірит, здорове  – то можеш 
варити, а не здорове  – вни всьо, вже не варит».  – «Якшо рабін 
заборонив, то вни вже продавали?» – «Продавали, дадут нашим, 
українці купували, о» (ЛБ); 

– кошерний (із мови їдиш košer ʻкошернийʼ, що походить із 
гебрайської kāšēr ʻналежний, відповіднийʼ (ЕСУМ-3, с. 68)), що 
у мовленні мешканців перетворилося на фушéрний ʻкошернийʼ: 
«І Зеньо почав розказувати, шо він приїхав і тількі ту, як то вни 
кажут, <їсть лише> – фушерну їду. От він має приїхати, він мене 
просив, шоби я купив пару кýрок, от. Вони як ріжут курку, ікус 
молитву промавлєют, розумієш, о. І як так си думаю: колис в Бо-
лехові жили жиди, то він курку сам не зарубав ніколи, бýли спе-
ціяльні люди, які рубали». – «Неправда, то бýли спеціяльні ті, ка-
жут, бойні. Туда заноси́в, той промавлєв молитву і різав». – «Але 
там як? Розумієш, якшо ти ножиком два рáзи потігнув, то вже не 

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



164

фушерна їда, вже їсти не бýде. За йден раз мусів зарізати, шо вна 
шос як би випромінювала, а якшо ти два рáзи потігнув, вна вже 
інші випромінюваня. Ну, я так, то мόя така думка, я не знаю. І я 
тепер почав такво різати, і так си думаю: може вони і праві» (ЛБ);

– трафнé ім. ʻгріховне, нечисте, не дозволене для вживання, 
те, на що накладено табу; забороненеʼ: «Казав той жид, той мі-
ністер, по-укрáїньскі говорив: ми, – каже, – не можемо такво шо, 
ага, їсти». – «А трафнé ‒ то єкє?» – «То так, якби ти м’ясо в піст 
їв». – «Ну, якби в Великодну П’єтницю м’ясо вам не можна їсти. 
Трафнé, то називали трафнé. Заборонено» (ЛБ);

– талмýт ʻзбірка релігійних, правових і побутових правил 
іудаїзму, що ґрунтується на тлумаченні книг Старого Заповіту; 
талмудʼ: «Уже декілька раз ножом потягнув <по м’ясі>  – ого! 
Жиди вже крутили носом, вни казали, шо то трафне. То є трафне, 
їх талмуту уже то значит, то вже не та ціна. То бýли такі нюанси» 
(ЛБ);

– шáбаш, сáбаш ʻєврейська субота, вільна від роботи, пов’я-
зана з виконанням певного ритуалуʼ: «Баба казала, шо як сáбаш 
заходи́в, жид як ставав молитисі, то мож бýло хату вінести всю, 
вкрасти, він сі не рушив, покі сі не вімолив. Сáбаш заходи́в, на-
вит сєрку не черкали. Йшли діти, кликали, давали гроші». – «Мόя 
мама йшла і в тім будинку, де ті жиди жили, каже: йшла-м у мі-
сто, вийшла жидівка тай каже: “Донцю, ану ходи сюда, я тобі шос 
дам, та ходи сюда. Ану лиш мені туткаво чéркни ту сєрку тай кєн 
туткаво”. ‒ Навит сєрку не черкали» (БО_Рукопис). Етимологи 
вважають, що в українську мову слово проникло за польським 
посередництвом (ЕСУМ-6, с. 364), хоча вплив їдиш у Болехові 
був значно раніший за польський. Натомість похідний іменник 
шабáшка розвинувся вже як ʻдодатковий заробіток понад ос-
новний, звичайнийʼ (суфіксальне утворення від шабаш ʻкінець 
роботиʼ) і поширився практично на всій території України: «Був 
на шабашці там, ми пішли на шабашку, я прийшов скорше, бо 
треба столову відкрити, бо Наді приходит, поварка. А вни ше там 
добанячували» (ЛБ).

Подібні запозичення відбувалися і в інших говірках південно-
західного наріччя: слова, пов’язані з релігійними реаліями, побу-
том, ремеслами, а також із жартівливим або іронічним відтінком, 
стали маркерами присутності єврейської культури в локальному 
мовленні.

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності



165

Отже, усна історія, збережена в наративах мешканців Болехо-
ва, постає як синтез особистого досвіду, локальної ідентичності 
та загальнонаціональної пам’яті, фіксуючи не лише події, а й мов-
ні та культурні коди, що передають історичний досвід наступним 
поколінням. Людина у цьому контексті ‒ не лише учасник істо-
ричних подій, а і їх свідомий оповідач, який осмислює пережите 
у слові. Особливо цінно, що досвід складних періодів зберігся в 
мові ‒ у лексиці, в усталених висловах і пам’ятних фразах.

ДЖЕРЕЛА ТА ЛІТЕРАТУРА
ББ: Гнатишак, Ю. (2021). Болехівські бувальщини. Діалектні тексти. 

Львів. 
Бол_Карта: Болехів. Карта історико-культурної спадщини. (б. р.). 

https://shtetlroutes.eu/uk/bolekhiv-cultural-heritage-card/
Бол_Путівник: Болехів. Путівник. (б. р.). 
БО_Рукопис: Гнатишак, Ю. Болехівські оповідки. [рукопис]. Львів. 
Верменич, Я. (2007). Нова локальна історія та історична регіоналіс-

тика: експлікація термінів. Регіональна історія України, 1, 13‒28. https://
chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://history.org.ua/
JournALL/regions/1/2.pdf

ЕСУМ-1: Мельничук, О. С. (гол. ред.). (1982). Етимологічний словник 
української мови: в 7 т. (Т. 1: А–Г). Київ.

ЕСУМ-2: Мельничук, О. С. (гол. ред.). (1985). Етимологічний словник 
української мови: в 7 т. (Т. 2: Д–Копці). Київ.

ЕСУМ-3: Мельничук, О. С. (гол. ред.). (1989). Етимологічний словник 
української мови: в 7 т. (Т. 3: Кора–М). Київ.

ЕСУМ-4: Мельничук, О. С. (гол. ред.). (2003). Етимологічний словник 
української мови: в 7 т. (Т. 4: Н–П). Київ.

ЕСУМ-6: Мельничук, О. С. (гол. ред.). (2012). Етимологічний словник 
української мови: в 7 т. (Т. 6: У–Я). Київ.

Кеппс, Р. (2021). Як писати про війну. Київ.
Кісь, О. (2014). Усна історія: становлення, проблематика, методоло-

гічні засади. https://social-anthropology.org.ua/wp-content/uploads/2014/10/2_
UM_11_Vstup_Kis.pdf]

ЛБ: Гнатишак, Ю., Сімович, О., Ястремська, Т. Лексикон болехівський: 
останнє і стародавнє. Рукопис. Львів. 

Сабадош, І. (2008). Словник закарпатської говірки села Сокирниця 
Хустського району. Ужгород: Ліра.

СБ: Гнатишак, Ю. Сімович, О., Хобзей, Н. (відп. ред.), Ястремська, Т. 
(2017). Слова з Болехова. Львів.

Розділ 6. Усна історія як засіб збереження національної пам’яті



166

СЗПГ: Аркушин, Г. (2000). Словник західнополіських говірок: у 2 т., 
1. Луцьк. 

Химка, Дж.-П. (2019). Українські націоналісти і Голокост: історичні 
нариси. Київ.

Хобзей, Н. (2017). Дві сторінки про «Слова з Болехова». В Ю. Гнати-
шак, О. Сімович, Н. Хобзей (відп. ред.), Я. Ястремська, Слова з Болехова. 
Львів, 8‒9. 

Яковлєва Ормоцадзе, М. (2022, 27 січня). Рятівники євреїв з Галичини. 
Історична правда. https://www.istpravda.com.ua/articles/2022/01/27/160846/ 

Яцій, Д. (2024, 27  січня). Гетто, табори та репресії. Що відомо про 
Голокост у Болехові на Івано-Франківщині. Суспільне Івано-Франківськ. 
https://suspilne.media/ivano-frankivsk/667790-getto-tabori-ta-represii-so-
vidomo-pro-golokost-u-bolehovi-na-ivano-frankivsini/?utm_source=chatgpt.
com

Frisch, M. (1990). A Shared Authority: Essays on the Craft and Meaning of 
Oral and Public History. SUNY Press. 

Scott, J. C. (1985). Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant 
Resistance. New Haven, xvi–xvii, 241–250.

Thompson, P. (1978). The Voice of the Past: Oral History. Oxford University 
Press.

Оксана СІМОВИЧ

Частина 1. Політика пам’яті & формування національної ідентичності


